
DOI:  10.53111/ea.v60i2.1269  

Border Paths

pel, has rediscovered and enhanced the 
essence of spirituality. That is why he 
represents the culminating revelation; 
his doctrine is valid for all humanity. So, 
WE�ARE� IN� AN�UNKNOWN�BORDER�lELD��7E�
would ally to walk it together.

Keywords: Religion, spirituality, revela-
tion, hope, fraternity, mission.

Abstract: Religion is clearly sinking 
IN� THE�7EST��!S� UNBELIEVABLE� AS� IT� MAY�
seem, it is a mathematical fact, as said to 
the captain of the Titanic�������lLM	�AF-
ter the impact with an iceberg, while the 
liner continues at full speed. However, no 
TEARS�SHOULD�BE�SHED��7HAT� IS� IMPORTANT�
is spirituality, the values of spirit, which 
must serve religion, the institutions of 
the spirit. The teaching of Jesus, the gos-

Recibido: 30 abril 2025  /  Aceptado: 30 julio 2025

Sendas de frontera

Dr. Tomás Marcos Martínez, Osa
Estudio Teológico Agustiniano de Valladolid
ORCID: 0000-0003-0269-0204

Resumen: La religión se hunde en Occi-
dente a ojos vista. Por increíble que parez-
ca, es un hecho matemático, como dijeron 
al capitán del Titanic� �PELÓCULA� DE� ����	�
tras el impacto con un iceberg, mientras 
el trasatlántico seguía a toda máquina. 
Sin embargo, no habría que derramar 
ninguna lágrima. Lo importante es la es-
piritualidad, los valores del espíritu, a la 
que debe servir la religión, las institucio-
nes del espíritu. La enseñanza de Jesús, 

el evangelio, ha redescubierto y realzado 
la esencia de la espiritualidad. Por eso, su 
persona representa la revelación culmi-
nante, su doctrina vale para toda la huma-
NIDAD��!SÓ��NOS�ENCONTRAMOS�EN�UN�TERRITO-
rio fronterizo, desconocido. Deberíamos 
conjurarnos para caminarlo juntos.

Palabras clave: Religión, espiritualidad, 
revelación, esperanza, fraternidad, mi-
sión.

%STUDIO�!GUSTINIANO��6OL����������	����
���
ISSN: 0425–340X; ISSN–e: 2792–260X



TOMÁS MARCOS MARTÍNEZ, OSA���

Este artículo quiere ser continuación de otro anterior en el que cons-
tatábamos el declive irremediable de la religión, también de la religión 
cristiana, debido al progreso de la ciencia y la conciencia.1 La ciencia 
como explicación empírica del mundo vuelve infantil la explicación re-
ligiosa, basada en intuiciones míticas y revelaciones sobrenaturales. La 
conciencia en cuanto captación de la unicidad personal rechaza normas 
externas que rebajen su razón y libertad, propone una autorrealización y 
ética autónomaS��!SIMISMO��POSTULÉBAMOS�EL�AUGE�DE�LA�ESPIRITUALIDAD��EN�
su acepción de interioridad humana, que siempre ha sido un bien precio-
so, desde el dualismo ancestral escanciador del alma como esencia hasta 
la psicología actual que propone la identidad en el yo íntimo.

I. DESBROCES

Nos encontramos en la linde entre religión y espiritualidad, un terre-
no ignoto en el que no nos atrevemos a abandonar la fronda religiosa por 
el vértigo que produce la ausencia de confines de lo espiritual, un territo-
rio de espesa bruma que lo mismo puede abocar a un paisaje paradisiaco 
que a un precipicio sin fondo. En el avance a tientas por la frontera, la fe 
cristiana tendría mucho que aportar, debiera encabezar la marcha –arries-
gando por consiguiente más– en su convicción de haber vislumbrado el 
resplandor de la revelación divina.

1. Autocrítica de la religión

La diferencia entre fe y religión aparece de forma solapada desde 
la primera teología cristiana. Fe, siguiendo su etimología (fides, “seguri-
DADv	��TIENE�QUE�VER�CON�CONFIANZA��EN�NUESTRO�CASO�LA�ASUNCIØN�DEL�SENTIDO�
trascendente de la realidad; en tanto que religión, asimismo etimológica-
mente (religare, hATARv	��ALUDIRÓA�A�LAS�PRÉCTICAS�REGLADAS�PARA�EL�CONTACTO�
con la divinidad. La patrística estableció de esta manera la distinción por 

1 T. Marcos, En las fronteras del cristianismo��%STUDIO�!GUSTINIANO����



SENDAS DE FRONTERA ���

un lado de fides qua, la confianza en Dios, y por otro de fides quae, el con-
tenido estructurado de aquélla.2

Esta diferenciación se mantendría más bien latente, inteligible sólo a 
espíritus cultos. La conflagración entre lo fiducial y lo religioso encontró 
su paroxismo en la Reforma. Para Lutero, lo único válido para acceder al 
don de la salvación es la fe, sola fides, el abandono completo en Dios, que 
nos justifica a pesar de nuestras obras de pecado. En cambio, las institu-
ciones religiosas –la mayoría de los sacramentos, el ministerio jerárquico, 
las prácticas piadosas– no sirven más que para atascarnos en nuestro pe-
cado, en el orgullo de la autojustificación.3 Karl Barth y su teología dia-
léctica ratificarán esta contraposición para afirmar expresamente que la 
religión es sólo idolatría, la pretensión blasfema de controlar a Dios; la 
fe o la revelación, por el contrario, provienen de la soberanía de Dios, la 
autodonación de lo totalmente Otro para justificar al hombre.4

Superados los ribetes extremistas de la Reforma y la neoortodoxia 
barthiana, el contraste entre fe y religión es algo académicamente acep-
tado y conceptualmente útil, la primera referida a la actitud abierta a lo 
supramaterial, la segunda describiendo la regulación dogmática, litúrgi-
ca y canónica de las instituciones confesionales. “Religión es el complejo 
de credo, código y culto”, mientras la fe se expresa como “la experiencia 
de lo trascendente”.5 Partiendo de esta distinción habría que comenzar a 
adentrarse en la frontera. En este camino incierto, la religión debiera dar 
un paso atrás, dejar la iniciativa a la fe común, a los principios de la espi-
ritualidad: el misterio del ser y la búsqueda de sentido, la irrepetibilidad 
del individuo y la necesidad de fraternidad, la insatisfacción existencial y 
el anhelo de felicidad…

La religión siempre ha jugado con ventaja. Se fundamenta en la espi-
ritualidad como experiencia universal, inherente a la condición humana, y 
la institucionaliza contribuyendo a su fijación y comunicación. Cumplida 
su función de estructuración, tiende a mantenerse a sí misma, indepen-

2 San Agustín, La Trinidad 13,5.
3 Comentario a la Carta a los Romanos 12,2; 14,1.
4 Carta a los Romanos 7.
5 P. Knitter, El cristianismo como religión absoluta. Perspectiva católica: Concilium 

156.



TOMÁS MARCOS MARTÍNEZ, OSA���

dientemente de la fe que la origina, como ha descubierto la sociología, de-
viniendo así disfuncional.6 La religión entonces, muy segura de sí, promete 
el oro y el moro, salvación, felicidad, respuesta a las carencias humanas, 
que nadie más puede colmar. ¿Quién va a despreciar el regalo de la ple-
nitud? Se protege a sí misma además diciéndose irrefutable, sus promesas 
no se pueden impugnar dado que sobrepasan la comprobación empírica. 
!SÓ�HA� SOSTENIDO� SU�PERVIVENCIA� INTOCABLE� SIGLO� TRAS� SIGLO�� 3IN� EMBARGO��
la objeción es simple: sus soluciones no se pueden rebatir, sin duda, pero 
por lo mismo tampoco se pueden demostrar. Las religiones se parecen a 
castillos en el aire: se aprovechan de la necesidad de protección, del ansia 
DE�SENTIDO��PERO�AL�CABO�SØLO�OFRECEN�QUIMERAS��!CTUALMENTE��AL�PROVEER�EL�
desarrollo de la ciencia y la técnica un entorno de mayor seguridad inte-
lectual y material, lo religioso inevitablemente empieza a retroceder, “ha 
pasado el tiempo de la religión”.7

La espiritualidad, en cambio, no va a desaparecer, conforma la na-
turaleza humana, es el hombre mismo, espíritu encarnado o cuerpo ani-
mado, acompaña la historia de la humanidad. Resulta además, por con-
tradictorio que parezca, que la crítica de la religión no es una traición 
al cristianismo, sino su máxima lealtad. La predicación de Jesús supone 
una superación de la religiosidad judía, se podría decir que el profeta na-
zareno es el prototipo de la fe no religiosa. Su mensaje consistió en una 
deconstrucción de la ley y el culto, el armazón de la tradición veterotes-
tamentaria: las antítesis evangélicas: “fue dicho… pero yo os digo” (Mt 
����SS	��EN�LAS�QUE�CORRIGE�E�INTERIORIZA�LA�LEY��SON�BUENA�MUESTRA�DE�ELLO��O�
de igual modo la máxima: “el sábado ha sido hecho para el hombre y no 
EL�HOMBRE�PARA�EL�SÉBADOv��-C�����	��QUE�INVIERTE�LA�PRIORIDAD�CEREMONIAL�
sobre la ética. La actividad jesuana fue una relativización cúltica desde la 
compasión por los necesitados: “amar al prójimo como a uno mismo vale 
MÉS�QUE�TODOS�LOS�HOLOCAUSTOS�Y�SACRIFICIOSv��-C������	��QUE�PARA�LA�MEN-
talidad judaica debió ser demasiado valer, en tanto para Jesús complacer 
A�$IOS�ERA�hMISERICORDIA�Y�NO�SACRIFICIOv��-T�����	�

Entonces, ¿cuándo se torció el impulso primigenio? ¿Cuándo la re-
ligión despachada fue despechada, retomó su estatus sobre la fe escueta, 

6 M. Weber, Economía y sociedad 1,3, 12a.
7 D. Bonhoeffer, Resistencia y sumisión ���)6������



SENDAS DE FRONTERA ���

se impuso en una sorda venganza? En realidad, era algo inevitable. Es el 
principio sociológico de la institucionalidad del carisma para que pueda 
perdurar en el tiempo. La teología protestante ha identificado este paso 
ya en el NT, particularmente en las cartas pastorales, que mencionan la 
necesidad de ordenación ministerial y guarda del depósito doctrinal (1Tm 
����������	��LO�QUE�HA�DENOMINADO�APOLOGÏTICAMENTE�hPROTOCATOLICISMOv�� 
!UN�CONCORDANDO��HABRÓA�QUE� SOSPECHAR� SI�ESA�OPCIØN�NO� SE�HA�ABIERTO�
camino antes, desde el principio, en el mismo Pablo, que exige varias veces 
ORDEN�EN�LA�COMUNIDAD�Y�LA�LITURGIA���#OR������SS	�

Habremos de acoger sin miedo, por tanto, el declino de la religión. 
Ésta desaparece, pero no habría que lamentarse por su caída, se ha apro-
vechado demasiado de las carencias humanas, se ha servido excesivamen-
te del deseo de poder de las élites. En cambio, la espiritualidad permanece, 
como no puede ser de otro modo, el espíritu condensa la condición del 
hombre. Habría entonces que concretar lo más posible la esencia espiri-
tual humana, su núcleo común.

2. Un nuevo ecumenismo

La palabra ecumenismo brota del griego clásico oikeín, “habitar”, 
cuyo participio pasivo oikouméne alude a la tierra “habitada”. La cultura 
helénica denominará ecumene al mundo en general, y lo mismo harán 
los romanos, tan deudores como fueron de los griegos, ajustando esa pa-
labra a su gran Imperio.9�!SÓ�APARECE�TAMBIÏN�EN�EL�EVANGELIO��hSALIØ�UN�
EDICTO�DE�#ÏSAR�!UGUSTO�ORDENANDO�QUE�SE�EMPADRONASE�TODO�EL�MUNDO�
[ten oikouménen=v��,C����	��ESTO�ES��LOS�MORADORES�DEL�SUELO�IMPERIAL��-ÉS�
amplio se muestra el diablo, no va a ser menos que el césar, que tienta a 
Jesús con “el poder y la gloria de todos los reinos de la tierra [tes oikoumé-
nes=v��,C����	��,A�)GLESIA�CRISTIANA��CUANDO�OBTUVO�EN�EL�SIGLO�)6�LA�LEGALI
 
dad estatal y consiguió juntar a obispos de todas las esquinas del Imperio 
�����MITRADOS�NADA�MENOS��HOY�PARECERÉN�POCOS	�PARA�RESOLVER�LA�CUESTIØN�
de la divinidad de Jesucristo, llamó a esta magna reunión “concilio ecu-

� E. Käsemann, Ensayos exegéticos 13.
9 Polibio, Historias 3,1; Josefo, La guerra de los judíos�������



TOMÁS MARCOS MARTÍNEZ, OSA290

ménico”,10 por tanto, una asamblea mundial cuyas decisiones obligaban 
a todos.

Habrá que calzar botas de más de siete leguas, concretamente quince 
siglos, para encontrar una nueva acepción en la palabra ecuménico. Can-
sados los misioneros protestantes de la flagrante contradicción de predi-
car la caridad despotricando unos contra otros, se constituye en Londres 
EN������LA�!LIANZA�%VANGÏLICA��%N�ESTA�PRIMERA�REUNIØN��UNO�DE�LOS�PARTI-
CIPANTES��EL�PASTOR�CALVINISTA�FRANCÏS�!DOLPHE�-ONOD��AGRADECIØ�A�LOS�OR-
ganizadores “el espíritu ecuménico que habían mostrado”.11 Manteniendo 
el mismo sentido de fondo, “universal”, estaba situando el término ecu-
ménico en el contexto cristiano de reversión de la división, agregándole 
ASÓ�LA�ACEPCIØN�DE�hUNITARIOv��!�PARTIR�DE�ENTONCES�IRÉN�CONSOLIDÉNDOSE�LOS�
trabajos y organismos intracristianos en pro de la unidad, desembocando 
EN�LA�CREACIØN�DEL�#ONSEJO�-UNDIAL�DE�LAS�)GLESIAS�EN������EN�­MSTERDAM��
Dicho denuedo se denominará comúnmente ecumenismo cristiano, el mo-
vimiento para la unión de sus confesiones.

La Iglesia católica se ha ido subiendo al carro de modo renuente y 
oculto. La idea oficial era que los demás cristianos habían desgarrado el 
único Cuerpo de Cristo y por tanto ellos debían arrepentirse y retornar. 
h,A�3EDE�!POSTØLICA�NO�PUEDE�DE�NINGUNA�MANERA�PARTICIPAR�EN�SUS�RE-
uniones, como tampoco los católicos deben adherirse ni prestar ayuda a 
tales intentos”.12 Sin embargo, poco a poco, se irá abriendo paso en ella la 
buena disposición, hasta acabar declarando solemnemente que “promo-
ver la restauración de la unidad entre todos los cristianos es uno del los 
PRINCIPALES�PROPØSITOS�DEL�CONCILIO�ECUMÏNICO�6ATICANO�))v��3E�CONSIDERA�
una obligación de fe, “la división contradice abiertamente la voluntad de 
Cristo, es un escándalo para el mundo y daña la causa santísima de la pre-
DICACIØN�DEL�EVANGELIO�A�TODOS�LOS�HOMBRESv��52��	�

El ecumenismo avanza a paso de tortuga. Más allá de abandonar la 
descalificación mutua de herejes y cismáticos, de la buena voluntad para el 
diálogo y el conocimiento recíproco, de documentos teológicos comunes 

10 Oikoumenikén súnodon, denominación que el concilio de Constantinopla (canon 
�	�APLICØ�AL�FUNDACIONAL�DE�.ICEA�

11 J. Bosch, Ecumenismo 1: C. Floristán, Nuevo Diccionario de Pastoral.
12 Pío XI, Mortalium animos 10.



SENDAS DE FRONTERA 291

y convocatorias de oración conjunta, en la práctica estamos en el mismo 
sitio. La retórica sin hechos se desautoriza a sí misma, deviene un cuerpo 
exangüe. Hace tiempo, a principios de los 70, reconocidos teólogos de dis-
tinta procedencia afirmaron que este ecumenismo había tocado techo, pro-
poniendo como única posibilidad una federación de confesiones cristianas 
cuya dinámica pudiera llevar por sí sola a una mayor integración.13 Sin em-
bargo, nuestra sociedad desarrollada occidental, de tradición hondamente 
cristiana, marcha de modo galopante hacia la descristianización. Entonces, 
¿es necesario el acuerdo en el cristianismo si el cristianismo no es nece-
sario? El ecumenismo cristiano parece arrollado por los acontecimientos.

En la segunda mitad del siglo XX distintas elaboraciones teológicas 
sin conexión entre sí van a desembocar en el concepto de ecumenismo 
religioso. Recuperando su sentido etimológico, el ecumenismo será en-
tendido como la aproximación entre las religiones del mundo para el bien 
común de la humanidad. El sacerdote hispano-indio Raimon Panikkar, 
conocedor de las tradiciones cristiana, hindú y budista, empezará a hablar 
hacia los años 60 de “ecumenismo ecuménico”,14 indicando la necesidad 
del acercamiento entre la totalidad de las confesiones para el mejoramien-
to colectivo. La expresión resultaba cacofónica y confusa, pero la idea se 
revelaba acertada: la colaboración entre religiones, el diálogo interreligio-
so, muy bien puede redundar en el progreso ético y la evitación de guerras.

En la década de los 70 el teólogo presbiteriano inglés John Hick 
fue concluyendo que las distintas religiones son en principio diversas co-
rrientes surgidas de la misma fuente que es Dios. Llamó a su propuesta 
“revolución copernicana teológica”: pasaba de un modelo de revelación 
cristocéntrico, que concibe a Cristo como culmen de la manifestación di-
vina al que deben referirse todas las religiones, a otro modelo teocéntrico, 
que entiende que todas las religiones provienen de la misma revelación 
de Dios, de la que Jesús es una expresión entre otras.15 La cristología dog-
mática quedaba radicalmente demediada, dejaba de asumir la automani-
festación definitiva de Dios –las demás religiones eran manifestaciones 

13 O. Cullmann, Verdadero y falso ecumenismo 1,4; K. Rahner, Cambio estructural 
de la Iglesia 3,2.

14 R. Panikkar, La nueva inocencia 3,4.
15 J. Hick, God and the Universe of Faiths 9.



TOMÁS MARCOS MARTÍNEZ, OSA292

parciales que encontraban en ella plenitud– para convertirse en una irra-
diación más, igual a las otras.

!�PARTIR�DE�AQUÓ�IRÉ�SURGIENDO�UNA�TEOLOGÓA�DE�LAS�RELIGIONES�O�TEO-
logía ecuménica que quiere fomentar el diálogo interreligioso. Se encua-
dran tres modelos de relación entre el cristianismo y las otras religiones. 
Primero, el tradicional “exclusivismo” o “eclesiocentrismo”, que conside-
raba la revelación cristiana reglada por la Iglesia como la única verdade-
ra, fuera de la cual no había salvación, y donde no cabía mucho diálogo. 
Le sustituirá el “inclusivismo” o “cristocentrismo”, que oficializado por el 
6ATICANO�))�ENTIENDE�A�*ESUCRISTO�COMO�LA�REVELACIØN�SUPREMA�EN�LA�QUE�
todas las demás hallan la meta, pero sigue conllevando una distorsión de 
superioridad propia frente a la inferioridad ajena. Habrá de darse un paso 
más para llegar al “pluralismo” o “teocentrismo”, en el que todas las reli-
giones tendrían el mismo rango, ninguna sería superior a las demás, y así 
podrán establecer un diálogo auténtico en igualdad de condiciones, en el 
que todas puedan enseñar y aprender.16

El ecumenismo religioso, sin embargo, al igual que su homónimo cris-
tiano, va quedando desfasado por la fuerza desbordante de los hechos. 
La religión en cuanto estructura de las creencias, se va desmoronando 
sin estrépito en Occidente. El resto del mundo, que lo mira ensimismado 
por su desarrollo material, no dejará de revertir en su mismo destino. La 
religión ha servido para dar respuestas consoladoras en entornos insegu-
ros, pero el progreso científico va ganando cotas de seguridad inimagina-
BLES��TÏCNICAS��SANITARIAS��ECONØMICAS	��QUE�REDUNDAN�EN�DETRIMENTO�DE�LO�
confesional. De este modo, paradójicamente, el ecumenismo religioso se 
vuelve inservible a medida que mejora.

Llegados a este punto, resulta imprescindible avanzar hacia un ecu-
menismo general, tal vez mejor sin ninguna adjetivación, en el sentido de 
unionismo de la humanidad, en busca del “bien común de la familia huma-
na”.17 Si debemos concretarlo con un adjetivo, dado que así han discurrido 
los anteriores, se ha propuesto llamarlo ecumenismo secular, puesto que 
implica un diálogo entre todas las culturas más allá de lo estrictamente 

16 R. Gibellini, La teología del siglo XX  16,3.
17 Gaudium et spes 26.



SENDAS DE FRONTERA 293

religioso.�� En contra del sintagma podría aducirse que suena excluyente 
de lo religioso, cuando en realidad lo que pretende es asumirlo y ensan-
charlo. Una alternativa podría ser ecumenismo espiritual,19 que aunque 
parezca contradecir lo anterior, más bien pretende hablar de confluencia 
y colaboración en la espiritualidad humana, esto es, en lo trascendente, 
los valores. Se trataría, por tanto, de buscar una cooperación universal 
entre creyentes, no creyentes y agnósticos o indiferentes en lo que atañe 
a la mística de la humanidad, la espiritualidad ecuménica o ecumenismo 
espiritual.

Tal ecumenismo sería el paso previo, situarnos en un amplio claro en 
medio de la espesura, para averiguar posibles senderos en la frontera, la 
prospección de trochas comunes que todos podamos transitar, un com-
promiso mutuo para caminar juntos en la encrucijada. Pues bien, la esen-
cia de la espiritualidad universal podemos encontrarla diáfana y limpia, 
como una mañana de primavera, en la revelación de Jesús.

3. Revelación como desvelamiento

El destino de los prefijos lingüísticos es la equivocidad, valen tanto 
para un roto como para un descosido, para una cosa como para su con-
traria. Por ejemplo, des- funciona por un lado como negación (desconfiar, 
DESHACER	�Y�POR�OTRO�COMO�AFIRMACIØN��DESPOSAR��DESTROZAR	��,O�MISMO�SU-
cede con re-,�QUE�SE×ALA�REPETICIØN��RECONSTRUIR��REVISAR	�AL�MISMO�TIEMPO�
QUE�OPOSICIØN��REFLUIR��REPROBAR	��#ON�TALES�CONTRASTES�SEMÉNTICOS�A�PARTIR�
de una misma preposición parece un milagro que podamos entendernos…

En el lenguaje cotidiano, revelar no significa volver a velar sino jus-
TAMENTE�SU�OPUESTO��QUITAR�EL�VELO��DESCUBRIR�ALGO�ESCONDIDO��6AMOS�A�CEN-
trarnos en este sentido básico de revelación, el simple desvelar, mostrar lo 
que ya estaba en el hombre pero quedó oculto por las culturas y los siglos. 
Llegaremos entonces a Cristo como cumbre, porque ha redescubierto la 

�� G. Casalis, El desmembramiento del ecumenismo: P. Lonning, El futuro del ecu-
menismo.

19  Unitatis redintegratio� ��HABLA�DE�hECUMENISMO�ESPIRITUALv�EN�OTRO� SENTIDO��EL�DE�
promoción de la unidad entre cristianos a partir de la oración y la conversión del corazón.



TOMÁS MARCOS MARTÍNEZ, OSA294

médula del ser humano, lo que nunca había dejado de estar en su interior, 
lo que todas las generaciones habían buscado y expresado, pero había 
sido difuminado por mitos, filosofías y teologías.

La revelación es uno de los conceptos centrales de la teología 
cristiana. Se refiere a la manifestación de Dios, la comunicación de su pre-
SENCIA��QUE�ES�AL�MISMO�TIEMPO�LLAMADA�DE�SALVACIØN��!DEMÉS�DE�LA�REVE-
lación ordinaria o natural a través de la creación –el poder de la tormenta, 
la majestad de las montañas, la belleza del cielo estrellado–, que han cap-
tado todas las religiones, existe la revelación extraordinaria o sobrenatu-
ral, acaecida en la historia, de la que ha sido consciente Israel –liberación 
DE�%GIPTO��ALIANZA�DEL�3INAÓ��DINASTÓA�DAVÓDICAn��!MBAS�SE�HAN�EVIDENCIADO�
mediante la revelación interior o individual, depurada en el acontecimien-
to de Jesucristo –conciencia de Hijo de Dios, radicalismo altruista, com-
portamiento redentor–, resultando para sus seguidores el culmen de la 
manifestación divina.

No hay más que leer el prólogo del evangelio de Juan: “al principio 
existía la Palabra [Lógos], y la Palabra estaba con Dios, y la Palabra era 
Dios. […] Y la Palabra se hizo carne y habitó entre nosotros”. El térmi-
no griego Lógos se utiliza racionalmente como concepto para expresar  
la armonía del universo,20 expresión evidente de la presencia de Dios  
�2M�����	��%STO�MISMO�APARECE�EN�EL�COMIENZO�DE�LA�Carta a los Hebreos, 
aunque utilizando otro nombre: “Muchas veces y de muchos modos habló 
Dios en el pasado a nuestros padres por medio de los profetas; en estos 
últimos tiempos nos ha hablado por medio del Hijo, […] resplandor de su 
gloria, impronta de su ser”.

Mucho tiempo después, contrariando a la Ilustración, que igualaba a 
todas las religiones desde la ética, el pensamiento decimonónico ha queri-
do asentar mediante el razonamiento la preeminencia del cristianismo. La 
elaboración hegeliana sigue la pura especulación para concluir que si des-
de la dialéctica se llega a la verdad de las cosas, una revelación que se base 
en la encarnación humana de Dios constituirá por sí sola el último estadio, 
el espíritu absoluto. Tal es el idealismo: la solidez de la argumentación se 
convierte en la verdad deslumbrante. El problema es que la evidencia ló-
gica no es sinónimo de realidad, como se ha objetado continuamente en la 

20 Heráclito, Fragmentos 1.



SENDAS DE FRONTERA 295

historia de la filosofía a sus defensores, desde el platonismo hasta el idea-
LISMO�ALEMÉN��PASANDO�POR�EL�ARGUMENTO�ONTOLØGICO�DE�SAN�!NSELMO�21

Otro intento más empírico ha indagado en el contenido de la pre-
dicación de Jesús buscando su aportación distintiva y superior, el meollo 
de su doctrina. Las respuestas son bastante unánimes, girando en torno a 
dos valores. De un lado, la caridad, el amor incondicional al prójimo,22 que 
suele componer un consenso general entre los cristianos. De otro lado, la 
gracia, el amor previo de Dios hacia sus criaturas,23 que integrando la pos-
tura anterior le añade una fundamentación teórica, de modo que pueda 
aguantar las dificultades prácticas. Efectivamente, hay que concordar en 
estos dos valores.

El centro de la vida pública de Jesús es el reino de Dios, su cercanía 
TAN�INTENSA�QUE�ES�YA�UNA�PRESENCIA��!SÓ�IRRUMPIØ�EN�ESCENA��hEL�TIEMPO�
se ha cumplido y el reino de Dios está cerca, convertíos y creed la buena 
NOTICIAv� �-C�����	�� z1UÏ� SIGNIFICA� ESTA�PROCLAMACIØN��0UES�hBUENA�NO
 
ticia”, euaggélion,�ANUNCIO�DE�LA�SALVACIØN�DE�$IOS��,C�����SS	��EXPRESADA�
en sus milagros como curación��,C������	��EN�SUS�PARÉBOLAS�COMO�ALEGRÓA�
�-T������	��EN�SU�CONTACTO�CON�MARGINADOS�COMO�MISERICORDIA�Y�PERDØN�
�-C����SS	��,A�OTRA�METÉFORA�CARACTERÓSTICA�DE�*ESÞS��$IOS�COMO�PADRE�CARI-
ñoso, ‘abba, ES�SINØNIMA�DE�LA�ANTERIOR��!MBAS�RESALTAN�QUE�$IOS�ES�BENE-
volencia, gracia, lo que sintetizaron admirablemente sus discípulos: “Dios 
ES�AMORv��*N����	��,A�ENSE×ANZA�PRIMORDIAL�DE�*ESÞS�SE�RESUME�PUES�EN�EL�
amor de Dios, genitivo subjetivo, el amor que Dios nos tiene.

Cuando preguntaron a Jesús por el mandamiento principal buscaban 
una guía de actuación en la maraña de prescripciones rituales y morales. 
Su respuesta fue simple y clara como el agua: “amarás al Señor tu Dios 
con todo tu corazón, con toda tu alma y con toda tu mente. […] El segun-
do es semejante a este: amarás a tu prójimo como a ti mismo. De estos dos 
MANDAMIENTOS�PENDEN�TODA�LA�LEY�Y�LOS�PROFETASv��-T������SS	��,A�ORIGI-

21 J.R. Geiselmann, Revelación: H. Fries, Conceptos fundamentales de la teología 4.
22 Es la conclusión tanto de L. Feuerbach, La esencia del cristianismo �����	��COMO�

DE�!��Harnack, La esencia del cristianismo �����	��SI�BIEN�CON�DISTINTOS�MATICES�
23 Tesis de R. Guardini, La esencia del cristianismo �����	��QUE�LA�CENTRA�EN�LA�PERSO-

na de Jesucristo; y también de B. Forte, La esencia del cristianismo �����	��QUE�LA�SITÞA�EN�
la Trinidad. En ambos casos se parte del don de Dios.



TOMÁS MARCOS MARTÍNEZ, OSA296

nalidad que introduce es que de los dos mandatos hace uno, uniéndolos 
de modo indistinguible. Y el criterio de acción, el primus analogatum, no 
puede decidirse más que desde el amor al prójimo. Como captaron sus 
seguidores: “no se puede amar a Dios, a quien no se ve, si no se ama al 
PRØJIMO��A�QUIEN�SE�VEv���*N�����	��%N�CONCLUSIØN��LA�RESPUESTA�AL�amor de 
Dios, visto anteriormente, es el amor a Dios mediante el amor al prójimo.

Por consiguiente, la enseñanza de Jesús no ha inventado nada, no ha 
revelado ninguna novedad, sino que ha recapturado el núcleo de la espi-
ritualidad humana, ha desvelado la esencia de la humanidad, en él expe-
rimentamos la plenitud de la comunicación de Dios. Podríamos entender 
esto como una cristología ecuménica, la constatación, sostenida universal-
mente, de que en él convergen los dos ejes principales de la vida: la gracia 
�O�SENTIDO�O�CONFIANZA�O�ESPERANZA	�Y�EL�ALTRUISMO��O�CARIDAD�O�FRATERNIDAD�
O�SOLIDARIDAD	��3ERÓA�EL�PUNTO�DE�PARTIDA�PARA�COMPARTIR�NUESTRO�CAMINO��
necesariamente conjunto, respetando los legítimos y diferentes credos y 
culturas. Karl Rahner ha denominado esto cristología trascendental, una 
cristología previa o apriórica, la expectativa común de alguien que ilumi-
ne el camino hacia los anhelos más profundos de la existencia, “la espe-
ranza de un salvador absoluto dentro de la historia”.24

De este modo, Jesús respondería al ansia colectiva de trascendencia  
y justicia, “creer que Jesús es el hijo de Dios es lo que vence al mundo” 
��*N����	��ESTO�ES��AFRONTAR�COMO�ÏL�Y�ASÓ� SUPERAR�EL�PECADO�Y� LA�MUERTE��
Pablo hablará de “culto espiritual”,25 es decir, un culto no ritual sino exis-
tencial, “ofreciendo vuestros cuerpos como una víctima viva, santa, agra-
DABLE�A�$IOSv��2M�����	��%FECTIVAMENTE��SENTIDO�Y�FRATERNIDAD�CONFORMAN�
el acervo espiritual de la humanidad. 

II. TROCHAS

La religión ha entrado en un irrefrenable declive. La espiritualidad, 
por el contrario, es sempiterna, coincide con nuestro ser. Este horizonte

24 K. Rahner – W. Thüsing, Cristología. Estudio teológico y exegético 1,2.
25 Logikén latreían, que la Nueva Biblia Española traduce como “culto razonable”, 

ASUMIENDO�LA�VERSIØN�DE�LA�6ULGATA��rationabile obsequium, sin que a la postre el sentido 
cambie mucho.



SENDAS DE FRONTERA 297

no debiera desalentarnos, lo importante se dirime en la espiritualidad, la 
religión es sólo su ordenamiento. Pues bien, la revelación cristiana ha des-
VELADO�hEL�MISTERIO�ESCONDIDO�DESDE�SIGLOSv��%F����	��LA�ESENCIA�DE�LA�ESPI-
ritualidad universal, el amor de Dios y el amor al prójimo, que podemos 
transliterar como esperanza y fraternidad. Son caminos siempre entrevis-
tos en el follaje de civilizaciones, senderos estrechos que sin embargo de-
beremos atravesar juntos, serían los valores que fundamentan y culminan 
la experiencia espiritual humana.

1. Misión impasible

El cristianismo es la única religión misionera que ha dado el mundo. 
Todas las demás sólo han considerado mostrarse allí donde habitan, sin 
ninguna pulsión de salida. Por ejemplo, el judaísmo supone que el bri-
llo de su fe deslumbrará a los pueblos, que acudirán rendidos a su vera 
�)S����SS	��%L�ISLAMISMO��POR�SU�PARTE��ASOCIA�LA�EXPANSIØN�RELIGIOSA�CON�LA�
conquista política, su estilo teocrático iguala ambos aspectos. Otras con-
fesiones, como hinduismo y budismo, se muestran sobre todo como sabi-
durías existenciales, miran al cambio interior del individuo trascordando 
la difusión social.

El impulso misionero cristiano aparece ya en las cartas paulinas, los 
escritos más antiguos del Nuevo Testamento: “predicar el evangelio es un 
DEBER�QUE�ME�INCUMBEv���#OR�����	��COMENTA�0ABLO�CONSTRE×IDO�POR�SU�
urgencia, expresando sin duda una convicción de los primeros cristianos. 
!SIMISMO��LOS�SINØPTICOS�TERMINAN�AL�UNÓSONO�CON�EL�ENVÓO�DEL�RESUCITADO�
a la misión universal, es decir, trasudan una certeza de las Iglesias primi-
tivas. ¿De dónde les viene ese fuerte sentimiento de estar obligados al 
anuncio?

La respuesta puede deducirse de las reflexiones paulinas. “Si confie-
sas que Jesús es el Señor serás salvo”, sería el punto de partida de la nueva 
FE��!HORA�BIEN��hzCØMO�CREERÉN�EN�AQUEL�A�QUIEN�NO�HAN�OÓDO��¿Y cómo 
oirán sin que se les predique?” De manera que va a quedar claro que “la 
FE�VIENE�DE�LA�PREDICACIØNv��2M�����������	��$ICHO�DE�OTRO�MODO��$IOS�ES�
único y Jesucristo su revelación definitiva, primero; Dios es Padre y todos 
los hombres son hermanos, segundo. Sumando uno más dos, los cristianos 
se sentirán forzados a llevarlo a todas partes: tienen el privilegio de cono-



TOMÁS MARCOS MARTÍNEZ, OSA���

cer la salvación, y siendo el amor al prójimo su máxima, la responsabilidad 
de hacerla llegar al mundo les impele sin escapatoria. No es una elucubra-
CIØN��NO�ES�UNA�LEY�EXTERNA��ES�LA�MISMA�FE��ES�LA�CONCIENCIA�CREYENTE��!SÓ�
ha sido a lo largo de la historia hasta el día de hoy: “la Iglesia peregrinante 
es por su naturaleza misionera”.26

Los cristianos se organizaron intuitivamente para la misión desde el 
primer momento. “En la Iglesia Dios los puso primeramente como após-
TOLESv���#OR������	��ASEVERA�0ABLO��,A�PALABRA�APØSTOL�DERIVA�DEL�VERBO�
griego apostéllein, “enviar”, y su sustantivo apóstolos, “enviado” a anun-
ciar a Jesucristo. Fue una institución eclesial, más amplia que los Doce,27 
PUESTO�QUE�INCLUYE�AL�APØSTOL�DE�LOS�GENTILES�Y�A�OTROS�MUCHOS���#OR�����	��
pensada justamente para volcarse en la tarea misionera. De ahí que es-
tos enviados o misioneros ocupen la prioridad en la Iglesia. El increíble 
celo de los apóstoles, ejemplificado inigualablemente en el mismo Pablo 
��#OR� �����SS	�� LA� PACIENCIA� DEL� TESTIMONIO� VITAL� DEL� CRISTIANO� CORRIENTE��
que simplemente irradiaba sus valores de confianza y caridad,�� y la enor-
me masa empobrecida del Imperio, que acogió el consuelo y liberación 
de la nueva doctrina, serán el secreto a voces del crecimiento exponencial 
del cristianismo. El reconocimiento legal de la Iglesia a partir del empera-
dor Constantino supondrá su apuntalamiento social definitivo. La historia 
posterior del cristianismo será la historia de su expansión misionera.

Correspondiendo al griego, y traduciéndolo, missio significa en latín 
“envío”, del verbo mittere, “enviar”, y sirvió desde el principio para seña-
lar la tarea de comunicar la revelación cristiana. Es uno de los conceptos 
centrales del Nuevo Testamento: Jesús se sabe enviado por el Padre y a 
SU�VEZ�ENVÓA�A�SUS�DISCÓPULOS��*N������	��)GUALMENTE��#RISTO�RESUCITADO�EN-
CARGA�A�LOS�CREYENTES�UNA�PROCLAMACIØN�hPOR�TODO�EL�MUNDOv��-C������	��
Deben ser testigos de la enseñanza y significado de Jesucristo. Es una mi-
sión existencial, realizada en la vida de cada creyente, un modo cristiano 
de ser, que trasmite una comprensión del mundo. Mucho más tarde, en el 

26 Vaticano II, Ad gentes 2. Mismamente, la eficacia metafórica del papa Francisco 
habla de “Iglesia en salida” (Evangelii gaudium ��
��	�

27 ,OS�$OCE�SON�UNA�INSTITUCIØN�JESUANA�SIMBOLIZANDO�EL�NUEVO�)SRAEL��6ER�"��Rigaux, 
Los doce apóstoles: Concilium 34.

�� !��Kreider, La paciencia. El sorprendente fermento del cristianismo en el imperio 
romano 2,4s.



SENDAS DE FRONTERA 299

SIGLO�86)�DE�LOS�DESCUBRIMIENTOS�DE�NUEVAS�TIERRAS��LA�PALABRA�MISIØN�SE�VA�
a referir al “lugar” donde se acude a predicar, las misiones.29 En todo caso, 
el sentido primero y perenne de misión alude al “testimonio”, la actitud 
creyente ante el hecho de vivir.

!SÓ�PUES��LA�MISIØN�CONFORMA�EL�!$.�DE�LA�FE�CRISTIANA��%N�NUESTROS�
tiempos de cambio, cuando la religión se derrumba mientras la espiritua-
lidad sobrevuela el peligro, dicha fe no podrá dejar de mantener una firme 
atestación universal, es su esencia. Sin embargo, el contenido será distinto: 
devendrá una misión arreligiosa, un testimonio espiritualista.

2. Un nuevo kerigma

El término kerigma, del homónimo griego kérugma, “proclamación”, 
ha pasado a designar en teología el primer anuncio cristiano, el conteni-
do básico de la nueva fe. El ejemplo más antiguo estaría en 1Cor 15,3s: 
“Cristo murió por nuestros pecados […] y resucitó al tercer día según las 
Escrituras”. En tan sólo una frase se condensa todo el acontecimiento 
CRISTOLØGICO��,O�COMPONEN�TRES�RASGOS���	�*ESÞS�ES�EL�#RISTO��EL�(IJO��EL�EN-
VIADO�DEFINITIVO�DE�$IOS���	�MURIØ�POR�NOSOTROS��POR�DEFENDER�LA�DIGNIDAD�
HUMANA��CONTRARRESTANDO�EL�PECADO��RESCATÉNDONOS�DEL�MAL���	�APARENTE-
mente una vida modélica pero derrotada, ha resucitado, es promesa reali-
zada de salvación, se cumplen en él las Escrituras.30 La dogmática cristiana 
será el desarrollo cada vez más extenso de estos rasgos.

Sin renegar del kerigma eclesial, el evangelio sobre Cristo, que fun-
damenta y nutre para siempre nuestra fe, hemos de abrirnos a uno nuevo, 
el kerigma ecuménico, el evangelio de Jesús, que rescata y resalta los va-
LORES�MÉS�UNIVERSALES��3E�CONDENSAN�EN�DOS���	�LA�ESPERANZA��LO�QUE�*ESÞS�
anunciaba como presencia gozosa del reino de Dios, la afirmación de sen-
TIDO��LA�CAPTACIØN�DE�LA�GRACIA���	�Y�LA�FRATERNIDAD��LA�PERCEPCIØN�DEL�ALTRUIS-
mo como criterio de comportamiento, la virtud de la misericordia, la dicha 
de la solidaridad incondicional. Estos nuevos pivotes, siempre intuidos y 
vividos, habríamos de explicitarlos e intensificarlos.

29 6ER�+��Müller, Teología de la misión 2.
30 E. Lohse, Teología del Nuevo Testamento 10.



TOMÁS MARCOS MARTÍNEZ, OSA300

1. Sentido. Que la vida es gracia, un obsequio confiado a nuestra res-
ponsabilidad lo confirma también la ciencia.31 Ni tiene ni deja de tener 
sentido, debemos construirlo nosotros, tanto colectiva como individual-
mente. Precisamente así es una afirmación de sentido, es esperanza. El bu-
dismo critica la esperanza en cuanto expectativa, deseo, porque conlleva 
frustración, dolor. Sin embargo, aquí hablamos de esperanza existencial, 
de opción por el sentido. No es una esperanza pasiva o teórica sino activa, 
que practica lo que espera, como la madre embarazada prepara la habita-
ción de su hijo. Desde siempre la vida es esperanza: mientras hay vida hay 
esperanza, dice el saber popular; “donde hay esperanza, hay vida”, asegu-
ró un testigo imponente de la locura colectiva.32 En ello no hay evidencia, 
no hay demostración. Es simplemente confianza, intuición, al tiempo que 
determinación personal, aserción de sentido.

No se trata de un optimismo realista, el mundo es como es, necesa-
riamente imperfecto, siempre al borde del desastre, sino de un optimismo 
voluntarista, una decisión de confianza. Podríamos llamarlo “voluntad de 
sentido” o voluntad de esperanza, parafraseando el sintagma de la filo-
sofía moderna.33 Puede adquirir diversas formas: agradecimiento y gene-
rosidad como devolución por la existencia recibida; alegría y optimismo 
encarando la adversidad. La respuesta connatural humana al misterio de 
la vida es afirmativa: hay sentido, pero éste no tiene contenido. Es lo que 
llamamos esperanza. En realidad, es una decisión. Exactamente lo mismo 
que pedía Jesús cuando proclamaba la presencia del reino de Dios: creed 

31 h6AMOS�A�MORIR��Y�ESO�NOS�HACE�AFORTUNADOS��,A�MAYORÓA�DE�LA�GENTE�NO�MORIRÉ�NUN-
ca porque nunca va a nacer. La gente que podría haber estado en mi lugar pero nunca verá 
LA�LUZ�DEL�DÓA�SUPERA�CON�CRECES�LOS�GRANOS�DE�ARENA�DE�!RABIA��%SOS�FANTASMAS�NO�NACIDOS�
incluyen mejores poetas que Keats y científicos superiores a Newton. Lo sabemos porque el 
CONJUNTO�DE�INDIVIDUOS�POSIBLES�QUE�PERMITE�NUESTRO�!$.�SUPERA�ENORMEMENTE�EL�DE�PER-
sonas reales. Frente a esas posibilidades asombrosas, tú y yo, tan corrientes, estamos aquí. 
Nosotros, los pocos privilegiados que ganamos la lotería de nacer contra todo pronóstico, 
¿cómo nos atrevemos a lloriquear por nuestro inevitable regreso a ese estado previo del 
que la inmensa mayoría jamás escapó?” (R. Dawkins, Destejiendo el arco iris �	�

32 !��Frank, Diario���6)������
33 !��Schopenhauer, El mundo como voluntad y representación 2, utiliza la expre-

sión “voluntad de vivir” como característica de todo ser, mientras F. Nietzsche, La volun-
tad de poder 2,23, la cambia a “voluntad de poder” aludiendo a la ambición o autodesarro-
llo del hombre.



SENDAS DE FRONTERA 301

la buena noticia, cread vuestra confianza, “el reino de Dios ya está entre 
VOSOTROSv��,C������	�34

Qué decir del mal físico: terremotos e inundaciones que arrastran 
con indiferencia miles de víctimas, enfermedades que truncan la vida al 
poco de nacer o conllevan una agonía permanente, o la cuestión de la 
MUERTE�COMO�DESTINO�FINAL�DE�UNA�VIDA�INEXPLICABLEx�!NTE�ESTO�zCØMO�
mantener la esperanza? No es posible una solución general. Sólo se puede 
abordar la respuesta desde la propia composición de sentido: percibir la 
existencia como un regalo único y escaso, que muy pocos reciben; sentir 
que la belleza de lo vivido puede compensar la desventura…

2. Fraternidad. La sentencia de Jesús sobre el mandamiento principal, 
la unión del amor a Dios y el amor al prójimo, la cataron sus discípulos a 
la primera: “la caridad es la ley en su plenitud”, sintetiza Pablo (Rm 13,10; 
TAMBIÏN�'ÉL�����	��h1UIEN�NO�AMA�A�SU�HERMANO��A�QUIEN�VE��NO�PUEDE�
AMAR�A�$IOS��A�QUIEN�NO�VEv��REMACHA�*UAN���*N�����	��0ARA�*ESÞS�EL�PRØJI-
mo no es literalmente el próximo físico, por afinidad cultural (el compa-
triota�DE�,V������	�O�POR�RAZONES�RELIGIOSAS��EL�hermano del círculo joáni-
CO	��SINO�EL�PRØXIMO�METAFÓSICO��SI�SE�PERMITE�EL�JUEGO�DE�PALABRAS��ESTO�ES��
cualquier ser humano, poseedores todos de la misma dignidad de hijos de 
$IOS��TANTO�UN�DESCONOCIDO�NECESITADO��,C������SS	�COMO�DIRECTAMENTE�UN�
ADVERSARIO��AQUÏL�DE�QUIEN�SØLO�SE�PUEDE�ESPERAR�LO�PEOR��-T�����	�

El deber de fraternidad se ha sentido desde siempre como algo con-
GÏNITO�AL�SER�HUMANO��!PARECE�EXPLÓCITO�EN�DISTINTAS�CULTURAS�Y�ZONAS�GEO-
gráficas sin contacto entre sí en el primer milenio antes de nuestra era, 
UNA�VEZ�DESARROLLADA� LA�ESCRITURA��!BARCA�CORRIENTES�RELIGIOSO
FILOSØFICAS�
como el confucianismo y taoísmo en China, el hinduismo y budismo en 
India, el monoteísmo de Israel y el racionalismo filosófico de Grecia, para 
continuar en el cristianismo e islamismo. Ha decantado un axioma uni-
VERSAL�LLAMADO�hREGLA�DE�OROv�DESDE�LA�REFLEXIØN�INGLESA�DEL�SIGLO�86))��3U�
formulación más breve y común sonaría así: “no hagas lo que no quieras 
QUE�TE�HAGANv��!PARECE�POR�PRIMERA�VEZ�EN�#ONFUCIO��EN�EL�SIGLO�6)�A�#���
cuando le preguntaron si habría una enseñanza que practicar “todos los 

34 Literalmente, entós humón puede traducirse tanto “entre vosotros” como “dentro 
de vosotros”. Con todo, el sentido de ambas expresiones no cambiaría gran cosa: el reino 
está en vosotros.



TOMÁS MARCOS MARTÍNEZ, OSA302

días todo el día”.35 En esta misma época, en los comienzos de la filosofía, 
se hace presente en Tales de Mileto: “evita hacer lo que censuramos en 
los demás”.36 Retumba algún siglo después varias veces, alguna de forma 
positiva, por tanto más exigente, en versos del hinduismo: “trata como 
quisieras que te traten”.37 Exactamente lo mismo repercute en la Biblia, 
TANTO�EN�SU�VERSIØN�PASIVA��4B�����	�COMO�PROACTIVA��-T�����	��A×ADIENDO�
aquí los cristianos que ese principio “resume la ley y los profetas”. Hay 
más variantes de la regla de oro en posteriores épocas, tanto orientales 
como occidentales, africanas y amerindias.��

Tanta coincidencia hay que interpretarla como la percepción común 
de vernos iguales entre nosotros y distintos respecto al resto de la crea-
ción, tal como lo expresa el relato bíblico de los orígenes. Nacemos, vivi-
MOS�Y�MORIMOS�SUSTANCIALMENTE�IGUAL��!PARECEMOS�ARROJADOS�A�UN�TIEM-
po y lugar que no hemos elegido, nos desvivimos sometidos al anhelo de 
felicidad, desaparecemos forzados por la biología o las circunstancias. Lo 
esencial nos asemeja, sólo nos diferencia lo accidental (altos o bajos, ricos 
O�POBRES��LISTOS�O�MENOSx	��3OMOS�HERMANOS�POR�NATURALEZA�

Para Jesús, este hermanamiento implica dar un paso más: generosi-
dad hacia el desfavorecido, el principio misericordia, ayudar en nombre 
de la fraternidad a quien se ha quedado atrás, por mala suerte o malas 
decisiones o ambas cosas a la vez. Somos iguales, nos puede pasar a todos, 
nos gustaría que nos ayudasen en ese trance, hoy por ti, mañana por mí…

Respecto del mal moral: la guerra sempiterna con su flujo incesante 
de muertos y mutilados, la injusticia y desigualdad que aboca a tantísima 
gente a vivir en la miseria, en suma, la maldad y crueldad campantes… ¿es 
viable trabajar por la fraternidad? No hay ninguna salida garantizada. El 
camino es entender el bien como el único modo de afrontar el mal: gane o 
pierda, sólo la integridad puede contrarrestar la perversidad; lo que cons-
truimos mal siempre podremos intentar reconstruirlo bien…

35 Analectas 15,24.
36 Laercio, Vidas de los filósofos 1,36.
37 Mahabharata 12,259.
�� Sobre esto, O. Du Roy, La regla de oro. Una máxima universal.



SENDAS DE FRONTERA 303

3. Una Iglesia ecuménica

Tras la experiencia pascual, el gozo de sentir que Cristo “está vivo” 
�,C�����	��LOS�DISCÓPULOS�DISPERSOS�Y�DERROTADOS�SE�REAGRUPARON�CONVOCA-
dos por la alegría. Eso significa justamente la palabra Iglesia, ekklesía, 
“convocatoria”, además del resultado de dicha llamada, “asamblea”.

La espontánea reunión de los creyentes encerraba una vocación de 
perdurabilidad. Creía en Jesús como el Cristo, el esperado, el “Hijo único” 
�*N�����	��³L�ERA�ENTONCES�LA�REVELACIØN�DE�$IOS��hLA�0ALABRAv�DE�CONTENIDO�
ETERNO��*N����	��3U�MUERTE�DEVENÓA�POR�TANTO�REDENTORA��ERA�EL�MEDIADOR�
DE�LA�SALVACIØN��EL�hPROPICIATORIOv��2M�����	��0OR�TANTO��SU�DOCTRINA�Y�SIG-
nificado habían de mantenerse y difundirse. Los Doce, pensando todavía 
en renovar a Israel, y los Siete, apuntando ya más bien a los gentiles, co-
MANDARÓAN�EL� GRUPO� �(CH������� ���	��%STOS� INCIPIENTES�MINISTERIOS� SERÉN�
CONTINUADOS� LUEGO� POR�hAPØSTOLES�� PROFETAS� Y�MAESTROSv� ��#OR� �����	� Y�
más tarde por pastores, evangelizadores, epíscopos y presbíteros (Ef 4,11; 
4T������	��DADO�EL�NÞMERO�CADA�VEZ�MÉS�CRECIDO�DE�DISCÓPULOS��2EFUERZAN�
la cohesión interna del colectivo mediante la celebración común de su 
esperanza, “reuniones” cúlticas que acendraron su nombre como “Iglesia 
de Dios” o “Iglesia de Cristo”.39 Su liturgia quiere remontar y rementar 
AL�-AESTRO��CON�LA�hCENA�DEL�3E×ORv���#OR������	�O�LA�hFRACCIØN�DEL�PANv�
�(CH�����	��hACCIØN�DE�GRACIASv��eukharistía, �#OR������	�QUE�LIGA�EN�COMU-
nión con Cristo y con los hermanos.

Queda conformada así la Iglesia primera, la comunidad creyente en 
Cristo. Irradia a Jesucristo, proviene de él y a él proclama, pero preci-
sa organización para preservar viva la llama de la fe, para trasmitirla en 
derredor difundiendo luz y calor. La fe en el resucitado, tan intensa, con-
mocionante, implicaba una fijación propia: las experiencias, las ideas, sin 
una estructura que las sujete desaparecen, se las lleva el viento. El espí-
ritu, como indica su etimología, es “aire”, energía invisible, sutil. Necesita  

39  Ekklesía tou Theoú ��4S� ����	� CITA� LA�qahal Yhwh DEL�!NTIGUO�4ESTAMENTO� �$T�
����	��Ekklesía tou Khristoú �2M������	�ACTUALIZA�AL�.UEVO�4ESTAMENTO�DICHA�REFERENCIA��
6ER�*��Roloff, Ekklesía: H. Baltz – G. Schneider, Diccionario Exegético del Nuevo Testa-
mento 1.



TOMÁS MARCOS MARTÍNEZ, OSA304

encauzamiento, dirección, para ser adherente a la vida humana. No se 
puede andar un camino que se asiente en la “sola fe”.40

Esta agrupación elemental de doctrina, ministros y liturgia, no ne-
cesitará más para estallar en una gran expansión sin rebajar la cohesión. 
Se encontrará pronto en todo el Imperio conservando un fuerte sentido 
de comunión, galleando de que “quedan gentes postreras, al parecer po-
quísimas, a las que todavía no se ha predicado”.41 Con el reconocimiento 
estatal y social, con el viento de espalda, seguirá desarrollándose sin pau-
sa: ad intra ampliando el espectro dogmático, cúltico y canónico; ad extra 
abarcando y construyendo Europa en el I milenio, y en simbiosis con ésta 
EL�RESTO�DEL�MUNDO�DURANTE�EL�))��!HORA��ADENTRADOS�EN�EL�)))�MILENIO�Y�
envueltos en el agostamiento religioso, habrá llegado el momento del re-
flujo, el retorno a una Iglesia más espiritual y abierta al mundo, una Iglesia 
ecuménica. Esta reconversión hallaría pie en torno a dos coordenadas.

1. Relajación institucional. El sino de la religión será aceptar su pa-
pel secundario. ¿Es esto factible para una estructura tan dominante? Im-
posible saber si posible, mas lo único posible. Las religiones deberán ser 
defendidas en cuanto suponen un andamio en el sostenimiento de la es-
piritualidad. La búsqueda de sentido y la necesidad de solidaridad, sin 
una organización común de creencias, celebraciones y estructuras, se di-
luiría en ideales y vaguedades. La función de lo religioso no deja de ser 
instrumental, pero en cualquier modo muy importante. No podrá haber 
espiritualidad –asentada, esto es, colectiva– sin religión.

No debiera importar que la religión cristiana haya de ser minoritaria, 
algo inevitable en nuestros tiempos tecno-científicos e individualistas, su 
valor estribará en estar al servicio de la espiritualidad, que es universal. 
Se trataría por tanto de acomodar el enorme entramado estructural de la 
Iglesia a la nueva situación de simplicidad y apertura. Esto pediría humil-
dad de su parte, renunciar a una hipertrofia orgánica en favor de la senci-

40 En la Biblia la expresión sola fide aparece únicamente en St 2,24, precisamente 
para rechazar la salvación “sólo por la fe”. Lutero sin embargo la convertirá en el centro 
DE�SU�TEOLOGÓA��A×ADIENDO�ARBITRARIAMENTE�hSØLOv�AL�TEXTO�ORIGINAL�DE�2M�������BASE�DE�SU�
teología de la justificación.

41 Agustín, La naturaleza y la gracia 2.



SENDAS DE FRONTERA 305

llez evangélica. Juan el Bautista debería fungir de patrono: no se predica a 
sí mismo, sino a otro más importante, a quien no merece desatar la correa 
DE�LAS�SANDALIAS��-C����	��,A�)GLESIA�EXISTE�SØLO�POR�Y�PARA�*ESUCRISTO��DE-
biera ser un mero instrumento del evangelio. Esta Iglesia humilde es la 
sola que puede ser ecuménica. Esto no quita que pueda conservar mayor 
desarrollo institucional interno, tal como lo tiene, pero en su vertiente 
universalista, tendente al mundo, habría de concentrarse en difundir sim-
plemente la esperanza del amor de Dios y el esfuerzo por la fraternidad. 
Tal supone ser cristiano, seguidor de Cristo, de su doctrina y significado 
esenciales. ¿Es aplicable tanta rebaja a su tradición dogmática, litúrgica y 
canónica?

La especulación teológica ha divagado alguna vez en torno a si los 
dogmas de la fe cristiana se resumirían en alguno que los abarcara a to-
DOS��#ONCLUÓA�QUE�LA�DOCTRINA�TRINITARIA��LA�REALIDAD�DE�$IOS	�Y�DE�LA�GRACIA�
JUSTIFICANTE��LA�PRESENCIA�DE�$IOS	��POR�OTRA�PARTE�CONFLUYENTES��LLEGARÓAN�A�
cumplir esta función sintetizadora.42 Efectivamente, podríamos concordar 
en la Trinidad como el dogma cristiano más pleno, henchido de alegría 
y hermandad. Nos enseña que Dios es Padre, en su acepción principal 
de amor y protección, y porque es Padre somos hermanos; que es Hijo, 
manifestado en Jesucristo como redención y revelación; y que es Espíri-
tu, energía en la fe de cada creyente. El Consejo Mundial de las Iglesias, 
mismamente, ha acordado la fe trinitaria como el mínimo doctrinal para 
ser cristiano.43

La eucaristía conlleva la comunión con Jesucristo y con los hermanos 
��#OR������	��UNA�UNIØN�PROFUNDA�Y�ESPIRITUAL��MÉS�ALLÉ�DE�TODA�ORGANIZA-
ción externa, deviene el Cuerpo de Cristo. Es el sacramento más propio 
DE�*ESÞS��MÉS�LIGADO�HISTØRICAMENTE�A�ÏL�������	��MÉS�DENSO�DE�SU�SIGNIFI-
cado: entrega suya, unión común. “Para muchos fieles la eucaristía es el 
único contacto con la Iglesia: cuidar su celebración de la mejor manera, 
con particular atención a la homilía y la “participación activa” de todos 
�3#���	��ES�DECISIVOv�44

42 K. Rahner, Escritos de Teología 4,3.
43 The New Delhi Report 1,14. En el mismo sentido, Unitatis redintegratio 1.
44 Por una Iglesia sinodal. Documento final 142.



TOMÁS MARCOS MARTÍNEZ, OSA306

%N�CUANTO�A�LO�ESTRUCTURAL��LA�RENOVACIØN�PRETENDIDA�POR�EL�6ATICANO�
II entendió que la Iglesia es sobre todo “sacramento de salvación”, es de-
CIR��SIGNO�E�INSTRUMENTO�DEL�AMOR�DE�$IOS�Y�ENTRE�LOS�HOMBRES��,'��	��AL�
mismo tiempo que “pueblo de Dios”, comunidad convocada por Él, ligada 
INTERNAMENTE�POR�LA�FE�Y�ABIERTA�A�TODOS��,'���	��,A�SINODALIDAD�ACTUAL��O�
participación o corresponsabilidad o “democratización” –según escuché a 
un feligrés de grupos sinodales–, es el último intento de llevar a la práctica 
la decisión del concilio.

2. Colaboración axiológica. La Iglesia es la comunidad que mantiene 
y difunde la enseñanza y alcance de Cristo: por un lado, la exultación del 
REINO��EL�AMOR�DE�$IOS��DESCLUIDO�EN�LA�RESURRECCIØN	��PROMESA�SANADORA�
para todos; por otro, la conciencia de hijos del único Padre, abocados a la 
fraternidad universal e incondicional. Debiera entonces conjurarse en co-
laborar codo con codo con aquellas instancias que comparten su axiología 
de sentido y solidaridad.

Para empezar, habría de empeñarse en cooperar con todas las reli-
giones, puesto que ellas quieren responder “a los enigmas recónditos de la 
condición humana, que hoy como ayer conmueven íntimamente su cora-
zón”.45 Particularmente con las “religiones humanistas”, las que defienden 
el desarrollo del ser humano, su vida y dignidad como valor supremo.46 
Resulta por ello certera la idea de que el diálogo religioso es el nuevo 
nombre de la misión.

Para continuar, tendría que asociarse estrechamente con las “institu-
ciones positivas”,47 aquéllas que promueven las fortalezas ínsitas en la na-
turaleza humana, como la autonomía, la sabiduría, la equidad. Por tanto: 
�	�LA�FAMILIA��hSOCIEDAD�ELEMENTALv��� donde se aprenden vivencialmente 
las virtudes que componen el entramado de unos individuos maduros y 
UNA�SOCIEDAD�SANA��ALTRUISMO��PERDØN��HONRADEZ���	�EL�%STADO�DEMOCRÉTICO��
el solo que favorece los derechos humanos de libertad y justicia junto 

45 Nostra aetate 1.
46 E. Fromm, Psicoanálisis y religión 3.
47 M. Seligman, La auténtica felicidad 16.
�� Aristóteles, Política ����B��3AN�!GUSTÓN�HACE�UNA�HERMOSA�TRASPOSICIØN��LA�FAMILIA�

es “Iglesia doméstica” (El bien de la viudez ��	�



SENDAS DE FRONTERA 307

CON� LOS�DE�RESPETO�Y�PARTICIPACIØN���	� LAS�CIENCIAS�� TANTO�NATURALES�COMO�
SOCIALES��EL�ÞNICO�MODO�DE�AVANZAR�EN�LA�COMPRENSIØN��RACIONAL�Y�COMÞN	�
del universo y el hombre, las primeras desgranando el cómo, las segundas 
buceando en el por qué.

La fe cristiana debiera fajarse en promover la espiritualidad humana, 
DESENTENDERSE�UN�TANTO�DE�LA�RELIGIØN��!�LA�)GLESIA�NO�HABRÓA�DE�IMPORTARLE�
ser poderosa ni numerosa, sino tan sólo ser luz, sal, levadura (Mt 5,13s; 
�����	��CONTRIBUIR�A� LA�TRASFORMACIØN�DEL�MUNDO�DESDE�LA�ESPERANZA�Y� LA�
fraternidad.




