Sendas de frontera

Dr. Toméas Marcos Martinez, Osa

Estudio Teoldgico Agustiniano de Valladolid

ORCID: 0000-0003-0269-0204

Recibido: 30 abril 2025 / Aceptado: 30 julio 2025
|

Resumen: La religiéon se hunde en Occi-
dente a ojos vista. Por increible que parez-
ca, es un hecho matematico, como dijeron
al capitan del Titanic (pelicula de 1997)
tras el impacto con un iceberg, mientras
el trasatldntico seguia a toda mdaquina.
Sin embargo, no habria que derramar
ninguna ldgrima. Lo importante es la es-
piritualidad, los valores del espiritu, a la
que debe servir la religion, las institucio-
nes del espiritu. La ensefianza de Jests,

el evangelio, ha redescubierto y realzado
la esencia de la espiritualidad. Por eso, su
persona representa la revelacién culmi-
nante, su doctrina vale para toda la huma-
nidad. Asi, nos encontramos en un territo-
rio fronterizo, desconocido. Deberiamos
conjurarnos para caminarlo juntos.

Palabras clave: Religion, espiritualidad,
revelacién, esperanza, fraternidad, mi-
sion.

Border Paths

Abstract: Religion is clearly sinking
in the West. As unbelievable as it may
seem, it is a mathematical fact, as said to
the captain of the Titanic (1997 film) af-
ter the impact with an iceberg, while the
liner continues at full speed. However, no
tears should be shed. What is important
is spirituality, the values of spirit, which
must serve religion, the institutions of
the spirit. The teaching of Jesus, the gos-

Estudio Agustiniano, Vol. 60 (2025) 285-307
ISSN: 0425-340X; ISSN-e: 2792-260X

pel, has rediscovered and enhanced the
essence of spirituality. That is why he
represents the culminating revelation;
his doctrine is valid for all humanity. So,
we are in an unknown border field. We
would ally to walk it together.

Keywords: Religion, spirituality, revela-
tion, hope, fraternity, mission.

@ DOI: 10.53111/ea.v60i2.1269



286 TOMAS MARCOS MARTINEZ, OSA

Este articulo quiere ser continuacién de otro anterior en el que cons-
tatdbamos el declive irremediable de la religion, también de la religién
cristiana, debido al progreso de la ciencia y la conciencia.! La ciencia
como explicaciéon empirica del mundo vuelve infantil la explicacién re-
ligiosa, basada en intuiciones miticas y revelaciones sobrenaturales. La
conciencia en cuanto captacioén de la unicidad personal rechaza normas
externas que rebajen su razon y libertad, propone una autorrealizacién y
ética auténomas. Asimismo, postulabamos el auge de la espiritualidad, en
su acepcion de interioridad humana, que siempre ha sido un bien precio-
so, desde el dualismo ancestral escanciador del alma como esencia hasta
la psicologia actual que propone la identidad en el yo intimo.

I. DESBROCES

Nos encontramos en la linde entre religion y espiritualidad, un terre-
no ignoto en el que no nos atrevemos a abandonar la fronda religiosa por
el vértigo que produce la ausencia de confines de lo espiritual, un territo-
rio de espesa bruma que lo mismo puede abocar a un paisaje paradisiaco
que a un precipicio sin fondo. En el avance a tientas por la frontera, la fe
cristiana tendria mucho que aportar, debiera encabezar la marcha —arries-
gando por consiguiente mas— en su conviccion de haber vislumbrado el
resplandor de la revelacion divina.

1. Autocritica de la religion

La diferencia entre fe y religién aparece de forma solapada desde
la primera teologia cristiana. Fe, siguiendo su etimologia (fides, “seguri-
dad”), tiene que ver con confianza, en nuestro caso la asuncién del sentido
trascendente de la realidad; en tanto que religion, asimismo etimoldgica-
mente (religare, “atar”), aludiria a las practicas regladas para el contacto
con la divinidad. La patristica estableci6 de esta manera la distincién por

1 T. MARCOS, En las fronteras del cristianismo: Estudio Agustiniano 54.



SENDAS DE FRONTERA 287

un lado de fides qua, 1a confianza en Dios, y por otro de fides quae, el con-
tenido estructurado de aquélla.?

Esta diferenciacion se mantendria mas bien latente, inteligible s6lo a
espiritus cultos. La conflagracién entre lo fiducial y lo religioso encontr6
su paroxismo en la Reforma. Para Lutero, lo tnico vélido para acceder al
don de la salvacion es la fe, sola fides, el abandono completo en Dios, que
nos justifica a pesar de nuestras obras de pecado. En cambio, las institu-
ciones religiosas —la mayoria de los sacramentos, el ministerio jerarquico,
las practicas piadosas— no sirven mds que para atascarnos en nuestro pe-
cado, en el orgullo de la autojustificacion.® Karl Barth y su teologia dia-
léctica ratificardn esta contraposicion para afirmar expresamente que la
religiéon es solo idolatria, la pretension blasfema de controlar a Dios; la
fe o la revelacion, por el contrario, provienen de la soberania de Dios, la
autodonacion de lo totalmente Otro para justificar al hombre.*

Superados los ribetes extremistas de la Reforma y la neoortodoxia
barthiana, el contraste entre fe y religién es algo académicamente acep-
tado y conceptualmente util, la primera referida a la actitud abierta a lo
supramaterial, la segunda describiendo la regulacién dogmatica, litdrgi-
ca y candnica de las instituciones confesionales. “Religion es el complejo
de credo, cddigo y culto”, mientras la fe se expresa como “la experiencia
de lo trascendente”.’ Partiendo de esta distincién habria que comenzar a
adentrarse en la frontera. En este camino incierto, la religiéon debiera dar
un paso atrds, dejar la iniciativa a la fe comun, a los principios de la espi-
ritualidad: el misterio del ser y la bisqueda de sentido, la irrepetibilidad
del individuo y la necesidad de fraternidad, la insatisfaccion existencial y
el anhelo de felicidad...

La religion siempre ha jugado con ventaja. Se fundamenta en la espi-
ritualidad como experiencia universal, inherente a la condicién humana, y
la institucionaliza contribuyendo a su fijacion y comunicacion. Cumplida
su funcién de estructuracion, tiende a mantenerse a si misma, indepen-

2 SAN AGUSTIN, La Trinidad 13,5.
3 Comentario a la Carta a los Romanos 12,2;14,1.
4 Carta a los Romanos 7.

5 P. KNITTER, EI cristianismo como religion absoluta. Perspectiva catélica: Concilium
156.



288 TOMAS MARCOS MARTINEZ, OSA

dientemente de la fe que la origina, como ha descubierto la sociologia, de-
viniendo asi disfuncional.® La religién entonces, muy segura de si, promete
el oro y el moro, salvacion, felicidad, respuesta a las carencias humanas,
que nadie méas puede colmar. ;Quién va a despreciar el regalo de la ple-
nitud? Se protege a si misma ademads diciéndose irrefutable, sus promesas
no se pueden impugnar dado que sobrepasan la comprobacién empirica.
Asi ha sostenido su pervivencia intocable siglo tras siglo. Sin embargo,
la objecién es simple: sus soluciones no se pueden rebatir, sin duda, pero
por lo mismo tampoco se pueden demostrar. Las religiones se parecen a
castillos en el aire: se aprovechan de la necesidad de proteccién, del ansia
de sentido, pero al cabo sélo ofrecen quimeras. Actualmente, al proveer el
desarrollo de la ciencia y la técnica un entorno de mayor seguridad inte-
lectual y material, lo religioso inevitablemente empieza a retroceder, “ha
pasado el tiempo de la religion”.’

La espiritualidad, en cambio, no va a desaparecer, conforma la na-
turaleza humana, es el hombre mismo, espiritu encarnado o cuerpo ani-
mado, acompaiia la historia de la humanidad. Resulta ademds, por con-
tradictorio que parezca, que la critica de la religion no es una traiciéon
al cristianismo, sino su maxima lealtad. La predicacién de Jesds supone
una superacion de la religiosidad judia, se podria decir que el profeta na-
zareno es el prototipo de la fe no religiosa. Su mensaje consistié en una
deconstruccién de la ley y el culto, el armazén de la tradicion veterotes-
tamentaria: las antitesis evangélicas: “fue dicho... pero yo os digo” (Mt
5,21ss), en las que corrige e interioriza la ley, son buena muestra de ello; o
de igual modo la maxima: “el sdbado ha sido hecho para el hombre y no
el hombre para el sabado” (Mc 2,27), que invierte la prioridad ceremonial
sobre la ética. La actividad jesuana fue una relativizacion cultica desde la
compasién por los necesitados: “amar al préjimo como a uno mismo vale
mas que todos los holocaustos y sacrificios” (Mc 12,33), que para la men-
talidad judaica debi6 ser demasiado valer, en tanto para Jestus complacer
a Dios era “misericordia y no sacrificio” (Mt 9,13).

Entonces, ;cuindo se torcid el impulso primigenio? ;Cuéndo la re-
ligién despachada fue despechada, retomo su estatus sobre la fe escueta,

6 M. WEBER, Economia y sociedad 1,3, 12a.
7 D. BONHOEFFER, Resistencia y sumision 30.1V.1944.



SENDAS DE FRONTERA 289

se impuso en una sorda venganza? En realidad, era algo inevitable. Es el
principio sociolégico de la institucionalidad del carisma para que pueda
perdurar en el tiempo. La teologia protestante ha identificado este paso
ya en el NT, particularmente en las cartas pastorales, que mencionan la
necesidad de ordenacién ministerial y guarda del depésito doctrinal (1Tm
4,14;6,20), 1o que ha denominado apologéticamente “protocatolicismo”.
Aun concordando, habria que sospechar si esa opcién no se ha abierto
camino antes, desde el principio, en el mismo Pablo, que exige varias veces
orden en la comunidad y la liturgia (1Cor 14,26ss).

Habremos de acoger sin miedo, por tanto, el declino de la religion.
Esta desaparece, pero no habria que lamentarse por su caida, se ha apro-
vechado demasiado de las carencias humanas, se ha servido excesivamen-
te del deseo de poder de las €lites. En cambio, la espiritualidad permanece,
como no puede ser de otro modo, el espiritu condensa la condicién del
hombre. Habria entonces que concretar lo més posible la esencia espiri-
tual humana, su nicleo comun.

2. Un nuevo ecumenismo

La palabra ecumenismo brota del griego cldsico oikein, “habitar”,
cuyo participio pasivo oikouméne alude a la tierra “habitada”. La cultura
helénica denominard ecumene al mundo en general, y lo mismo haran
los romanos, tan deudores como fueron de los griegos, ajustando esa pa-
labra a su gran Imperio.” Asi aparece también en el evangelio: “salié un
edicto de César Augusto ordenando que se empadronase todo el mundo
[ten oikouménen]” (Lc 2,1), esto es, los moradores del suelo imperial. Mds
amplio se muestra el diablo, no va a ser menos que el césar, que tienta a
Jesus con “el poder y la gloria de todos los reinos de la tierra [tes oikoumé-
nes|” (Lc 4,5). La Iglesia cristiana, cuando obtuvo en el siglo IV la legali-
dad estatal y consiguid juntar a obispos de todas las esquinas del Imperio
(318 mitrados nada menos, hoy pareceran pocos) para resolver la cuestion
de la divinidad de Jesucristo, lamé a esta magna reunién “concilio ecu-

8 E. KASEMANN, Ensayos exegéticos 13.
9 POLIBIO, Historias 3,1; JOSEFO, La guerra de los judios 2,388.



290 TOMAS MARCOS MARTINEZ, OSA

ménico”,'” por tanto, una asamblea mundial cuyas decisiones obligaban
a todos.

Habré que calzar botas de més de siete leguas, concretamente quince
siglos, para encontrar una nueva acepcion en la palabra ecuménico. Can-
sados los misioneros protestantes de la flagrante contradiccion de predi-
car la caridad despotricando unos contra otros, se constituye en Londres
en 1846 la Alianza Evangélica. En esta primera reunién, uno de los parti-
cipantes, el pastor calvinista francés Adolphe Monod, agradeci6 a los or-
ganizadores “el espiritu ecuménico que habian mostrado”.!! Manteniendo
el mismo sentido de fondo, “universal”, estaba situando el término ecu-
ménico en el contexto cristiano de reversion de la divisién, agregdndole
asf la acepcién de “unitario”. A partir de entonces irdn consoliddndose los
trabajos y organismos intracristianos en pro de la unidad, desembocando
en la creacion del Consejo Mundial de las Iglesias en 1948 en Amsterdam.
Dicho denuedo se denominard cominmente ecumenismo cristiano, el mo-
vimiento para la unién de sus confesiones.

La Iglesia catdlica se ha ido subiendo al carro de modo renuente y
oculto. La idea oficial era que los demas cristianos habian desgarrado el
unico Cuerpo de Cristo y por tanto ellos debian arrepentirse y retornar.
“La Sede Apostdlica no puede de ninguna manera participar en sus re-
uniones, como tampoco los catélicos deben adherirse ni prestar ayuda a
tales intentos”.!? Sin embargo, poco a poco, se ird abriendo paso en ella la
buena disposicion, hasta acabar declarando solemnemente que “promo-
ver la restauracién de la unidad entre todos los cristianos es uno del los
principales propositos del concilio ecuménico Vaticano I1”. Se considera
una obligacién de fe, “la division contradice abiertamente la voluntad de
Cristo, es un escandalo para el mundo y dafa la causa santisima de la pre-
dicacion del evangelio a todos los hombres” (UR 1).

El ecumenismo avanza a paso de tortuga. Mds alla de abandonar la
descalificacion mutua de herejes y cismdticos, de la buena voluntad para el
didlogo y el conocimiento reciproco, de documentos teolégicos comunes

10 Oikoumenikén stinodon, denominacién que el concilio de Constantinopla (canon
6) aplicé al fundacional de Nicea.

11 J. BoscH, Ecumenismo 1: C. Floristan, Nuevo Diccionario de Pastoral.

12 Pio XI, Mortalium animos 10.



SENDAS DE FRONTERA 291

y convocatorias de oracién conjunta, en la préactica estamos en el mismo
sitio. La retdrica sin hechos se desautoriza a si misma, deviene un cuerpo
exangiie. Hace tiempo, a principios de los 70, reconocidos te6logos de dis-
tinta procedencia afirmaron que este ecumenismo habia tocado techo, pro-
poniendo como Unica posibilidad una federacién de confesiones cristianas
cuya dindmica pudiera llevar por si sola a una mayor integracién.” Sin em-
bargo, nuestra sociedad desarrollada occidental, de tradicion hondamente
cristiana, marcha de modo galopante hacia la descristianizacion. Entonces,
,es necesario el acuerdo en el cristianismo si el cristianismo no es nece-
sario? El ecumenismo cristiano parece arrollado por los acontecimientos.
En la segunda mitad del siglo XX distintas elaboraciones teoldgicas
sin conexién entre si van a desembocar en el concepto de ecumenismo
religioso. Recuperando su sentido etimoldgico, el ecumenismo serd en-
tendido como la aproximacion entre las religiones del mundo para el bien
comun de la humanidad. El sacerdote hispano-indio Raimon Panikkar,
conocedor de las tradiciones cristiana, hindd y budista, empezara a hablar
hacia los afios 60 de “ecumenismo ecuménico”,'* indicando la necesidad
del acercamiento entre la totalidad de las confesiones para el mejoramien-
to colectivo. La expresion resultaba cacofénica y confusa, pero la idea se
revelaba acertada: la colaboracion entre religiones, el didlogo interreligio-
so, muy bien puede redundar en el progreso ético y la evitacion de guerras.
En la década de los 70 el tedlogo presbiteriano inglés John Hick
fue concluyendo que las distintas religiones son en principio diversas co-
rrientes surgidas de la misma fuente que es Dios. Llamo6 a su propuesta
“revolucion copernicana teoldgica™: pasaba de un modelo de revelaciéon
cristocéntrico, que concibe a Cristo como culmen de la manifestacion di-
vina al que deben referirse todas las religiones, a otro modelo teocéntrico,
que entiende que todas las religiones provienen de la misma revelacion
de Dios, de la que Jests es una expresion entre otras." La cristologia dog-
maética quedaba radicalmente demediada, dejaba de asumir la automani-
festacion definitiva de Dios —las demas religiones eran manifestaciones

13- O. CULLMANN, Verdadero y falso ecumenismo 1,4; K. RAHNER, Cambio estructural
de la Iglesia 3,2.

14 R. PANIKKAR, La nueva inocencia 3,4.

15 J.HICK, God and the Universe of Faiths 9.



292 TOMAS MARCOS MARTINEZ, OSA

parciales que encontraban en ella plenitud— para convertirse en una irra-
diacién mas, igual a las otras.

A partir de aqui ird surgiendo una teologia de las religiones o teo-
logia ecuménica que quiere fomentar el didlogo interreligioso. Se encua-
dran tres modelos de relacién entre el cristianismo y las otras religiones.
Primero, el tradicional “exclusivismo” o “eclesiocentrismo”, que conside-
raba la revelacion cristiana reglada por la Iglesia como la tnica verdade-
ra, fuera de la cual no habia salvacién, y donde no cabia mucho didlogo.
Le sustituira el “inclusivismo” o “cristocentrismo”, que oficializado por el
Vaticano II entiende a Jesucristo como la revelacion suprema en la que
todas las demas hallan la meta, pero sigue conllevando una distorsion de
superioridad propia frente a la inferioridad ajena. Habra de darse un paso
mds para llegar al “pluralismo” o “teocentrismo”, en el que todas las reli-
giones tendrian el mismo rango, ninguna seria superior a las demads, y asi
podran establecer un didlogo auténtico en igualdad de condiciones, en el
que todas puedan ensefiar y aprender.!®

El ecumenismo religioso, sin embargo, al igual que su homénimo cris-
tiano, va quedando desfasado por la fuerza desbordante de los hechos.
La religiéon en cuanto estructura de las creencias, se va desmoronando
sin estrépito en Occidente. El resto del mundo, que lo mira ensimismado
por su desarrollo material, no dejard de revertir en su mismo destino. La
religion ha servido para dar respuestas consoladoras en entornos insegu-
ros, pero el progreso cientifico va ganando cotas de seguridad inimagina-
bles (técnicas, sanitarias, econdmicas), que redundan en detrimento de lo
confesional. De este modo, paraddjicamente, el ecumenismo religioso se
vuelve inservible a medida que mejora.

Llegados a este punto, resulta imprescindible avanzar hacia un ecu-
menismo general, tal vez mejor sin ninguna adjetivacion, en el sentido de
unionismo de la humanidad, en busca del “bien comun de la familia huma-
na”.'” Si debemos concretarlo con un adjetivo, dado que asi han discurrido
los anteriores, se ha propuesto llamarlo ecumenismo secular, puesto que
implica un didlogo entre todas las culturas mds alld de lo estrictamente

16 R. GIBELLINI, La teologia del siglo XX 16,3.

17 Gaudium et spes 26.



SENDAS DE FRONTERA 293

religioso.'® En contra del sintagma podria aducirse que suena excluyente
de lo religioso, cuando en realidad lo que pretende es asumirlo y ensan-
charlo. Una alternativa podria ser ecumenismo espiritual,” que aunque
parezca contradecir lo anterior, mas bien pretende hablar de confluencia
y colaboracién en la espiritualidad humana, esto es, en lo trascendente,
los valores. Se tratarfa, por tanto, de buscar una cooperacién universal
entre creyentes, no creyentes y agnosticos o indiferentes en lo que atafie
a la mistica de la humanidad, la espiritualidad ecuménica o ecumenismo
espiritual.

Tal ecumenismo seria el paso previo, situarnos en un amplio claro en
medio de la espesura, para averiguar posibles senderos en la frontera, la
prospeccién de trochas comunes que todos podamos transitar, un com-
promiso mutuo para caminar juntos en la encrucijada. Pues bien, la esen-
cia de la espiritualidad universal podemos encontrarla diafana y limpia,
como una mafiana de primavera, en la revelacion de Jests.

3. Revelacion como desvelamiento

El destino de los prefijos lingiiisticos es la equivocidad, valen tanto
para un roto como para un descosido, para una cosa como para su con-
traria. Por ejemplo, des- funciona por un lado como negacién (desconfiar,
deshacer) y por otro como afirmacién (desposar, destrozar). Lo mismo su-
cede con re-, que sefala repeticion (reconstruir, revisar) al mismo tiempo
que oposicion (refluir, reprobar). Con tales contrastes semanticos a partir
de una misma preposicién parece un milagro que podamos entendernos...

En el lenguaje cotidiano, revelar no significa volver a velar sino jus-
tamente su opuesto: quitar el velo, descubrir algo escondido. Vamos a cen-
trarnos en este sentido bésico de revelacion, el simple desvelar, mostrar lo
que ya estaba en el hombre pero queddé oculto por las culturas y los siglos.
Llegaremos entonces a Cristo como cumbre, porque ha redescubierto la

18- G. CAsALIS, El desmembramiento del ecumenismo: P. Lonning, El futuro del ecu-
menismo.

19 Unitatis redintegratio 8 habla de “ecumenismo espiritual” en otro sentido, el de
promocién de la unidad entre cristianos a partir de la oracién y la conversién del corazon.



294 TOMAS MARCOS MARTINEZ, OSA

médula del ser humano, lo que nunca habia dejado de estar en su interior,
lo que todas las generaciones habian buscado y expresado, pero habia
sido difuminado por mitos, filosofias y teologias.

La revelacién es uno de los conceptos centrales de la teologia
cristiana. Se refiere a la manifestacion de Dios, la comunicacion de su pre-
sencia, que es al mismo tiempo llamada de salvacion. Ademas de la reve-
lacién ordinaria o natural a través de la creacion —el poder de la tormenta,
la majestad de las montaiias, la belleza del cielo estrellado—, que han cap-
tado todas las religiones, existe la revelacion extraordinaria o sobrenatu-
ral, acaecida en la historia, de la que ha sido consciente Israel —liberacion
de Egipto, alianza del Sinai, dinastia davidica—. Ambas se han evidenciado
mediante la revelacién interior o individual, depurada en el acontecimien-
to de Jesucristo —conciencia de Hijo de Dios, radicalismo altruista, com-
portamiento redentor—, resultando para sus seguidores el culmen de la
manifestacion divina.

No hay mas que leer el prologo del evangelio de Juan: “al principio
existia la Palabra [Ldgos], y 1a Palabra estaba con Dios, y la Palabra era
Dios. [...] Y la Palabra se hizo carne y habit6 entre nosotros”. El térmi-
no griego Logos se utiliza racionalmente como concepto para expresar
la armonia del universo,?’ expresion evidente de la presencia de Dios
(Rm 1,20). Esto mismo aparece en el comienzo de la Carta a los Hebreos,
aunque utilizando otro nombre: “Muchas veces y de muchos modos habl6
Dios en el pasado a nuestros padres por medio de los profetas; en estos
dltimos tiempos nos ha hablado por medio del Hijo, [...] resplandor de su
gloria, impronta de su ser”.

Mucho tiempo después, contrariando a la Ilustracion, que igualaba a
todas las religiones desde la ética, el pensamiento decimondnico ha queri-
do asentar mediante el razonamiento la preeminencia del cristianismo. La
elaboracion hegeliana sigue la pura especulacién para concluir que si des-
de la dialéctica se llega a la verdad de las cosas, una revelacion que se base
en la encarnacién humana de Dios constituird por si sola el dltimo estadio,
el espiritu absoluto. Tal es el idealismo: la solidez de la argumentacion se
convierte en la verdad deslumbrante. El problema es que la evidencia 16-
gica no es sinénimo de realidad, como se ha objetado continuamente en la

20 HERACLITO, Fragmentos 1.



SENDAS DE FRONTERA 295

historia de la filosofia a sus defensores, desde el platonismo hasta el idea-
lismo aleman, pasando por el argumento ontoldgico de san Anselmo.?!

Otro intento mas empirico ha indagado en el contenido de la pre-
dicacién de Jests buscando su aportacion distintiva y superior, el meollo
de su doctrina. Las respuestas son bastante undnimes, girando en torno a
dos valores. De un lado, la caridad, el amor incondicional al préjimo,* que
suele componer un consenso general entre los cristianos. De otro lado, la
gracia, el amor previo de Dios hacia sus criaturas,® que integrando la pos-
tura anterior le afade una fundamentacién tedrica, de modo que pueda
aguantar las dificultades practicas. Efectivamente, hay que concordar en
estos dos valores.

El centro de la vida ptblica de Jests es el reino de Dios, su cercania
tan intensa que es ya una presencia. Asi irrumpid en escena: “el tiempo
se ha cumplido y el reino de Dios estd cerca, convertios y creed la buena
noticia” (Mc 1,15). ;Qué significa esta proclamacién? Pues “buena no-
ticia”, euaggélion, anuncio de la salvacién de Dios (Lc 4,18ss), expresada
en sus milagros como curacioén (Lc 11,20), en sus pardbolas como alegria
(Mt 13,44), en su contacto con marginados como misericordia y perdén
(Mc 2,1ss). La otra metafora caracteristica de Jestis, Dios como padre cari-
fioso, ‘abba, es sindénima de la anterior. Ambas resaltan que Dios es bene-
volencia, gracia, lo que sintetizaron admirablemente sus discipulos: “Dios
es amor” (Jn 4,8). La ensefianza primordial de Jesis se resume pues en el
amor de Dios, genitivo subjetivo, el amor que Dios nos tiene.

Cuando preguntaron a Jests por el mandamiento principal buscaban
una guia de actuacioén en la marafia de prescripciones rituales y morales.
Su respuesta fue simple y clara como el agua: “amaras al Sefior tu Dios
con todo tu corazén, con toda tu alma y con toda tu mente. [...] El segun-
do es semejante a este: amards a tu préjimo como a ti mismo. De estos dos
mandamientos penden toda la ley y los profetas” (Mt 23,37ss). La origi-

21 J.R. GEISELMANN, Revelacion: H. Fries, Conceptos fundamentales de la teologia 4.

22 Es la conclusion tanto de L. FEUERBACH, La esencia del cristianismo (1841), como
de A. HARNACK, La esencia del cristianismo (1900), si bien con distintos matices.

23 Tesis de R. GUARDINI, La esencia del cristianismo (1929), que la centra en la perso-
na de Jesucristo; y también de B. FORTE, La esencia del cristianismo (2002), que la sitda en
la Trinidad. En ambos casos se parte del don de Dios.



296 TOMAS MARCOS MARTINEZ, OSA

nalidad que introduce es que de los dos mandatos hace uno, uniéndolos
de modo indistinguible. Y el criterio de accidn, el primus analogatum, no
puede decidirse mas que desde el amor al préjimo. Como captaron sus
seguidores: “no se puede amar a Dios, a quien no se ve, si no se ama al
préjimo, a quien se ve” (1Jn 4,20). En conclusion, la respuesta al amor de
Dios, visto anteriormente, es el amor a Dios mediante el amor al préjimo.

Por consiguiente, la ensefianza de Jests no ha inventado nada, no ha
revelado ninguna novedad, sino que ha recapturado el nicleo de la espi-
ritualidad humana, ha desvelado la esencia de la humanidad, en €l expe-
rimentamos la plenitud de la comunicacién de Dios. Podriamos entender
esto como una cristologia ecuménica, la constatacion, sostenida universal-
mente, de que en él convergen los dos ejes principales de la vida: la gracia
(o sentido o confianza o esperanza) y el altruismo (o caridad o fraternidad
o solidaridad). Serfa el punto de partida para compartir nuestro camino,
necesariamente conjunto, respetando los legitimos y diferentes credos y
culturas. Karl Rahner ha denominado esto cristologia trascendental, una
cristologia previa o apridrica, la expectativa comun de alguien que ilumi-
ne el camino hacia los anhelos més profundos de la existencia, “la espe-
ranza de un salvador absoluto dentro de la historia”.**

De este modo, Jestis responderia al ansia colectiva de trascendencia
y justicia, “creer que Jesus es el hijo de Dios es lo que vence al mundo”
(1Jn 5,5), esto es, afrontar como él y asi superar el pecado y la muerte.
Pablo hablard de “culto espiritual”,® es decir, un culto no ritual sino exis-
tencial, “ofreciendo vuestros cuerpos como una victima viva, santa, agra-
dable a Dios” (Rm 12,1). Efectivamente, sentido y fraternidad conforman
el acervo espiritual de la humanidad.

II. TROCHAS

La religion ha entrado en un irrefrenable declive. La espiritualidad,
por el contrario, es sempiterna, coincide con nuestro ser. Este horizonte

24 K. RAHNER — W. THUSING, Cristologia. Estudio teoldgico y exegético 1,2.

%5 Logikén latreian, que la Nueva Biblia Espaiiola traduce como “culto razonable”,
asumiendo la version de la Vulgata, rationabile obsequium, sin que a la postre el sentido
cambie mucho.



SENDAS DE FRONTERA 297

no debiera desalentarnos, lo importante se dirime en la espiritualidad, la
religion es sélo su ordenamiento. Pues bien, la revelacion cristiana ha des-
velado “el misterio escondido desde siglos” (Ef 3,9), 1a esencia de la espi-
ritualidad universal, el amor de Dios y el amor al préjimo, que podemos
transliterar como esperanza y fraternidad. Son caminos siempre entrevis-
tos en el follaje de civilizaciones, senderos estrechos que sin embargo de-
beremos atravesar juntos, serian los valores que fundamentan y culminan
la experiencia espiritual humana.

1. Mision impasible

El cristianismo es la tinica religién misionera que ha dado el mundo.
Todas las demas s6lo han considerado mostrarse alli donde habitan, sin
ninguna pulsién de salida. Por ejemplo, el judaismo supone que el bri-
llo de su fe deslumbrara a los pueblos, que acudirdan rendidos a su vera
(Is 2,1ss). El islamismo, por su parte, asocia la expansion religiosa con la
conquista politica, su estilo teocratico iguala ambos aspectos. Otras con-
fesiones, como hinduismo y budismo, se muestran sobre todo como sabi-
durias existenciales, miran al cambio interior del individuo trascordando
la difusion social.

El impulso misionero cristiano aparece ya en las cartas paulinas, los
escritos mas antiguos del Nuevo Testamento: “predicar el evangelio es un
deber que me incumbe” (1Cor 9,16), comenta Pablo constrefiido por su
urgencia, expresando sin duda una conviccién de los primeros cristianos.
Asimismo, los sindpticos terminan al unisono con el envio del resucitado
a la misién universal, es decir, trasudan una certeza de las Iglesias primi-
tivas. ;De dénde les viene ese fuerte sentimiento de estar obligados al
anuncio?

La respuesta puede deducirse de las reflexiones paulinas. “Si confie-
sas que Jesus es el Sefior serds salvo”, seria el punto de partida de la nueva
fe. Ahora bien, “;cémo creeran en aquel a quien no han oido? ;Y cémo
oirdn sin que se les predique?” De manera que va a quedar claro que “la
fe viene de la predicacion” (Rm 10,9.14.17). Dicho de otro modo: Dios es
unico y Jesucristo su revelacion definitiva, primero; Dios es Padre y todos
los hombres son hermanos, segundo. Sumando uno mas dos, los cristianos
se sentirdn forzados a llevarlo a todas partes: tienen el privilegio de cono-



298 TOMAS MARCOS MARTINEZ, OSA

cer la salvacion, y siendo el amor al préjimo su maxima, la responsabilidad
de hacerla llegar al mundo les impele sin escapatoria. No es una elucubra-
cién, no es una ley externa, es la misma fe, es la conciencia creyente. Asi
ha sido a lo largo de la historia hasta el dia de hoy: “la Iglesia peregrinante
es por su naturaleza misionera”.?

Los cristianos se organizaron intuitivamente para la misién desde el
primer momento. “En la Iglesia Dios los puso primeramente como apds-
toles” (1Cor 12,28), asevera Pablo. La palabra apostol deriva del verbo
griego apostéllein, “enviar”, y su sustantivo apdstolos, “enviado” a anun-
ciar a Jesucristo. Fue una institucién eclesial, mas amplia que los Doce,”
puesto que incluye al apostol de los gentiles y a otros muchos (1Cor 15,7),
pensada justamente para volcarse en la tarea misionera. De ahi que es-
tos enviados o misioneros ocupen la prioridad en la Iglesia. El increible
celo de los apdstoles, ejemplificado inigualablemente en el mismo Pablo
(2Cor 11,22ss), la paciencia del testimonio vital del cristiano corriente,
que simplemente irradiaba sus valores de confianza y caridad,”® y la enor-
me masa empobrecida del Imperio, que acogi6 el consuelo y liberaciéon
de la nueva doctrina, serdn el secreto a voces del crecimiento exponencial
del cristianismo. El reconocimiento legal de la Iglesia a partir del empera-
dor Constantino supondra su apuntalamiento social definitivo. La historia
posterior del cristianismo ser4 la historia de su expansién misionera.

Correspondiendo al griego, y traduciéndolo, missio significa en latin
“envio”, del verbo mittere, “enviar”,y sirvié desde el principio para sefia-
lar la tarea de comunicar la revelacién cristiana. Es uno de los conceptos
centrales del Nuevo Testamento: Jesus se sabe enviado por el Padre y a
su vez envia a sus discipulos (Jn 20,21). Igualmente, Cristo resucitado en-
carga a los creyentes una proclamacién “por todo el mundo” (Mc 16,15).
Deben ser testigos de la ensefianza y significado de Jesucristo. Es una mi-
sidn existencial, realizada en la vida de cada creyente, un modo cristiano
de ser, que trasmite una comprensién del mundo. Mucho maés tarde, en el

26 VATICANO 11, Ad gentes 2. Mismamente, la eficacia metafdrica del papa Francisco
habla de “Iglesia en salida” (Evangelii gaudium 19-24).

27 Los Doce son una institucién jesuana simbolizando el nuevo Israel. Ver B. RIGAUX,
Los doce apostoles: Concilium 34.

28 A. KREIDER, La paciencia. El sorprendente fermento del cristianismo en el imperio
romano 2.4s.



SENDAS DE FRONTERA 299

siglo XV1de los descubrimientos de nuevas tierras, la palabra misién se va
a referir al “lugar” donde se acude a predicar, las misiones.” En todo caso,
el sentido primero y perenne de mision alude al “testimonio”, la actitud
creyente ante el hecho de vivir.

Asi pues, la misiéon conforma el ADN de la fe cristiana. En nuestros
tiempos de cambio, cuando la religién se derrumba mientras la espiritua-
lidad sobrevuela el peligro, dicha fe no podré dejar de mantener una firme
atestacion universal, es su esencia. Sin embargo, el contenido sera distinto:
devendrd una mision arreligiosa, un testimonio espiritualista.

2. Un nuevo kerigma

El término kerigma, del homénimo griego kérugma, “proclamacion”,
ha pasado a designar en teologia el primer anuncio cristiano, el conteni-
do bésico de la nueva fe. El ejemplo mas antiguo estaria en 1Cor 15,3s:
“Cristo muri6 por nuestros pecados [...] y resucité al tercer dia segun las
Escrituras”. En tan sélo una frase se condensa todo el acontecimiento
cristolégico. Lo componen tres rasgos: 1) Jesus es el Cristo, el Hijo, el en-
viado definitivo de Dios; 2) murié por nosotros, por defender la dignidad
humana, contrarrestando el pecado, rescatdndonos del mal; 3) aparente-
mente una vida modélica pero derrotada, ha resucitado, es promesa reali-
zada de salvacion, se cumplen en €l las Escrituras.®*® La dogmatica cristiana
serd el desarrollo cada vez més extenso de estos rasgos.

Sin renegar del kerigma eclesial, el evangelio sobre Cristo, que fun-
damenta y nutre para siempre nuestra fe, hemos de abrirnos a uno nuevo,
el kerigma ecuménico, el evangelio de Jests, que rescata y resalta los va-
lores mas universales. Se condensan en dos: 1) la esperanza, lo que Jests
anunciaba como presencia gozosa del reino de Dios, la afirmacién de sen-
tido, la captacion de la gracia;2) y la fraternidad, la percepcién del altruis-
mo como criterio de comportamiento, la virtud de la misericordia, la dicha
de la solidaridad incondicional. Estos nuevos pivotes, siempre intuidos y
vividos, habriamos de explicitarlos e intensificarlos.

29 Ver K. MULLER, Teologia de la mision 2.
30 E. LOHSE, Teologia del Nuevo Testamento 10.



300 TOMAS MARCOS MARTINEZ, OSA

1. Sentido. Que la vida es gracia, un obsequio confiado a nuestra res-
ponsabilidad lo confirma también la ciencia.’® Ni tiene ni deja de tener
sentido, debemos construirlo nosotros, tanto colectiva como individual-
mente. Precisamente asi es una afirmacion de sentido, es esperanza. El bu-
dismo critica la esperanza en cuanto expectativa, deseo, porque conlleva
frustracion, dolor. Sin embargo, aqui hablamos de esperanza existencial,
de opcioén por el sentido. No es una esperanza pasiva o tedrica sino activa,
que practica lo que espera, como la madre embarazada prepara la habita-
cion de su hijo. Desde siempre la vida es esperanza: mientras hay vida hay
esperanza, dice el saber popular; “donde hay esperanza, hay vida”, asegu-
ré un testigo imponente de la locura colectiva.®> En ello no hay evidencia,
no hay demostracion. Es simplemente confianza, intuicién, al tiempo que
determinacién personal, asercién de sentido.

No se trata de un optimismo realista, el mundo es como es, necesa-
riamente imperfecto, siempre al borde del desastre, sino de un optimismo
voluntarista, una decision de confianza. Podriamos llamarlo “voluntad de
sentido” o voluntad de esperanza, parafraseando el sintagma de la filo-
sofia moderna.*® Puede adquirir diversas formas: agradecimiento y gene-
rosidad como devolucién por la existencia recibida; alegria y optimismo
encarando la adversidad. La respuesta connatural humana al misterio de
la vida es afirmativa: hay sentido, pero éste no tiene contenido. Es lo que
llamamos esperanza. En realidad, es una decision. Exactamente lo mismo
que pedia Jesus cuando proclamaba la presencia del reino de Dios: creed

31 “Vamos a morir, y eso nos hace afortunados. La mayoria de la gente no morird nun-
ca porque nunca va a nacer. La gente que podria haber estado en mi lugar pero nunca vera
la luz del dia supera con creces los granos de arena de Arabia. Esos fantasmas no nacidos
incluyen mejores poetas que Keats y cientificos superiores a Newton. Lo sabemos porque el
conjunto de individuos posibles que permite nuestro ADN supera enormemente el de per-
sonas reales. Frente a esas posibilidades asombrosas, ti y yo, tan corrientes, estamos aqui.
Nosotros, los pocos privilegiados que ganamos la loterfa de nacer contra todo prondstico,
(,coémo nos atrevemos a lloriquear por nuestro inevitable regreso a ese estado previo del
que la inmensa mayoria jamds escapd?” (R. DAWKINS, Destejiendo el arco iris 1).

32 A. FRANK, Diario 6.V1.1944.

3 A. SCHOPENHAUER, El mundo como voluntad y representacion 2, utiliza la expre-
sion “voluntad de vivir” como caracteristica de todo ser, mientras F. NIETZSCHE, La volun-
tad de poder 2,23,1a cambia a “voluntad de poder” aludiendo a la ambicién o autodesarro-
llo del hombre.



SENDAS DE FRONTERA 301

la buena noticia, cread vuestra confianza, “el reino de Dios ya estd entre
vosotros” (Lc 17,21).%

Qué decir del mal fisico: terremotos e inundaciones que arrastran
con indiferencia miles de victimas, enfermedades que truncan la vida al
poco de nacer o conllevan una agonia permanente, o la cuestiéon de la
muerte como destino final de una vida inexplicable... Ante esto ;coémo
mantener la esperanza? No es posible una solucién general. S6lo se puede
abordar la respuesta desde la propia composicion de sentido: percibir la
existencia como un regalo Unico y escaso, que muy pocos reciben; sentir
que la belleza de lo vivido puede compensar la desventura...

2. Fraternidad. La sentencia de Jesus sobre el mandamiento principal,
la unién del amor a Dios y el amor al préjimo, la cataron sus discipulos a
la primera: “la caridad es la ley en su plenitud”, sintetiza Pablo (Rm 13,10;
también Gaél 5,14). “Quien no ama a su hermano, a quien ve, no puede
amar a Dios, a quien no ve”, remacha Juan (1Jn 4,20). Para Jesus el proji-
mo no es literalmente el préximo fisico, por afinidad cultural (el compa-
triota de Lv 19,18) o por razones religiosas (el hermano del circulo jodni-
co), sino el préximo metafisico, si se permite el juego de palabras, esto es,
cualquier ser humano, poseedores todos de la misma dignidad de hijos de
Dios, tanto un desconocido necesitado (Lc 10,29ss) como directamente un
adversario, aquél de quien sélo se puede esperar lo peor (Mt 5,44).

El deber de fraternidad se ha sentido desde siempre como algo con-
génito al ser humano. Aparece explicito en distintas culturas y zonas geo-
graficas sin contacto entre si en el primer milenio antes de nuestra era,
una vez desarrollada la escritura. Abarca corrientes religioso-filosoficas
como el confucianismo y taoismo en China, el hinduismo y budismo en
India, el monoteismo de Israel y el racionalismo filoséfico de Grecia, para
continuar en el cristianismo e islamismo. Ha decantado un axioma uni-
versal llamado “regla de oro” desde la reflexion inglesa del siglo XVII. Su
formulaciéon mds breve y comun sonaria asi: “no hagas lo que no quieras
que te hagan”. Aparece por primera vez en Confucio, en el siglo VI a.C.,
cuando le preguntaron si habria una ensefianza que practicar “todos los

34 Literalmente, entos humén puede traducirse tanto “entre vosotros” como “dentro
de vosotros”. Con todo, el sentido de ambas expresiones no cambiaria gran cosa: el reino
estd en vosotros.



302 TOMAS MARCOS MARTINEZ, OSA

dias todo el dia”.* En esta misma época, en los comienzos de la filosofia,
se hace presente en Tales de Mileto: “evita hacer lo que censuramos en
los demds”.*¢ Retumba algtin siglo después varias veces, alguna de forma
positiva, por tanto mas exigente, en versos del hinduismo: “trata como
quisieras que te traten”.’”” Exactamente lo mismo repercute en la Biblia,
tanto en su version pasiva (Tb 4,15) como proactiva (Mt 7,12), afiadiendo
aqui los cristianos que ese principio “resume la ley y los profetas”. Hay
mads variantes de la regla de oro en posteriores épocas, tanto orientales
como occidentales, africanas y amerindias.®

Tanta coincidencia hay que interpretarla como la percepciéon comun
de vernos iguales entre nosotros y distintos respecto al resto de la crea-
cién, tal como lo expresa el relato biblico de los origenes. Nacemos, vivi-
mos y morimos sustancialmente igual. Aparecemos arrojados a un tiem-
po y lugar que no hemos elegido, nos desvivimos sometidos al anhelo de
felicidad, desaparecemos forzados por la biologia o las circunstancias. Lo
esencial nos asemeja, sélo nos diferencia lo accidental (altos o bajos, ricos
o pobres, listos 0 menos...). Somos hermanos por naturaleza.

Para Jesus, este hermanamiento implica dar un paso mads: generosi-
dad hacia el desfavorecido, el principio misericordia, ayudar en nombre
de la fraternidad a quien se ha quedado atrds, por mala suerte o malas
decisiones o ambas cosas a la vez. Somos iguales, nos puede pasar a todos,
nos gustaria que nos ayudasen en ese trance, hoy por ti, mafiana por mi...

Respecto del mal moral: la guerra sempiterna con su flujo incesante
de muertos y mutilados, la injusticia y desigualdad que aboca a tantisima
gente a vivir en la miseria, en suma, la maldad y crueldad campantes... ;es
viable trabajar por la fraternidad? No hay ninguna salida garantizada. El
camino es entender el bien como el tinico modo de afrontar el mal: gane o
pierda, sélo la integridad puede contrarrestar la perversidad;lo que cons-
truimos mal siempre podremos intentar reconstruirlo bien...

35 Analectas 15,24.
36 LAERCIO, Vidas de los filésofos 1,36.
37 Mahabharata 12,259.

3 Sobre esto, O. DU Roy, La regla de oro. Una mdxima universal.



SENDAS DE FRONTERA 303

3. Una Iglesia ecuménica

Tras la experiencia pascual, el gozo de sentir que Cristo “estd vivo”
(Lc 24,5), los discipulos dispersos y derrotados se reagruparon convoca-
dos por la alegria. Eso significa justamente la palabra Iglesia, ekklesia,
“convocatoria”, ademas del resultado de dicha llamada, “asamblea”.

La espontdnea reunién de los creyentes encerraba una vocacién de
perdurabilidad. Crefa en Jests como el Cristo, el esperado, el “Hijo tinico”
(Jn 1,14). El era entonces la revelacién de Dios, “la Palabra” de contenido
eterno (Jn 1,1). Su muerte devenia por tanto redentora, era el mediador
de la salvacidn, el “propiciatorio” (Rm 3,25). Por tanto, su doctrina y sig-
nificado habian de mantenerse y difundirse. Los Doce, pensando todavia
en renovar a Israel, y los Siete, apuntando ya mas bien a los gentiles, co-
mandarian el grupo (Hch 1,25; 6,3). Estos incipientes ministerios seran
continuados luego por “apostoles, profetas y maestros” (1Cor 12,28) y
mas tarde por pastores, evangelizadores, episcopos y presbiteros (Ef 4,11;
Tt 1,5.7), dado el nimero cada vez més crecido de discipulos. Refuerzan
la cohesién interna del colectivo mediante la celebracién comin de su
esperanza, “reuniones” cilticas que acendraron su nombre como “Iglesia
de Dios” o “Iglesia de Cristo”.*® Su liturgia quiere remontar y rementar
al Maestro, con la “cena del Sefior” (1Cor 11,20) o la “fraccion del pan”
(Hch 2,42),“accion de gracias” (eukharistia, 1Cor 11,23) que liga en comu-
nioén con Cristo y con los hermanos.

Queda conformada asi la Iglesia primera, la comunidad creyente en
Cristo. Irradia a Jesucristo, proviene de él y a él proclama, pero preci-
sa organizacidn para preservar viva la llama de la fe, para trasmitirla en
derredor difundiendo luz y calor. La fe en el resucitado, tan intensa, con-
mocionante, implicaba una fijacién propia: las experiencias, las ideas, sin
una estructura que las sujete desaparecen, se las lleva el viento. El espi-
ritu, como indica su etimologia, es “aire”, energia invisible, sutil. Necesita

39 Ekklesia tou Theoui (1Ts 2,14) cita la qahal Yhwh del Antiguo Testamento (Dt
232). Ekklesia tou Khristoi (Rm 16,16) actualiza al Nuevo Testamento dicha referencia.
Ver J. ROLOFF, Ekklesia: H. Baltz — G. Schneider, Diccionario Exegético del Nuevo Testa-
mento 1.



304 TOMAS MARCOS MARTINEZ, OSA

encauzamiento, direccion, para ser adherente a la vida humana. No se
puede andar un camino que se asiente en la “sola fe”.

Esta agrupacién elemental de doctrina, ministros y liturgia, no ne-
cesitard mds para estallar en una gran expansion sin rebajar la cohesion.
Se encontrara pronto en todo el Imperio conservando un fuerte sentido
de comunidn, galleando de que “quedan gentes postreras, al parecer po-
quisimas, a las que todavia no se ha predicado”.*! Con el reconocimiento
estatal y social, con el viento de espalda, seguira desarrolldndose sin pau-
sa: ad intra ampliando el espectro dogmatico, ctltico y canénico; ad extra
abarcando y construyendo Europa en el I milenio, y en simbiosis con ésta
el resto del mundo durante el II. Ahora, adentrados en el III milenio y
envueltos en el agostamiento religioso, habra llegado el momento del re-
flujo, el retorno a una Iglesia més espiritual y abierta al mundo, una Iglesia
ecuménica. Esta reconversion hallaria pie en torno a dos coordenadas.

1. Relajacion institucional. El sino de la religién serd aceptar su pa-
pel secundario. ;Es esto factible para una estructura tan dominante? Im-
posible saber si posible, mas lo tinico posible. Las religiones deberédn ser
defendidas en cuanto suponen un andamio en el sostenimiento de la es-
piritualidad. La btisqueda de sentido y la necesidad de solidaridad, sin
una organizacion comun de creencias, celebraciones y estructuras, se di-
luiria en ideales y vaguedades. La funcién de lo religioso no deja de ser
instrumental, pero en cualquier modo muy importante. No podra haber
espiritualidad —asentada, esto es, colectiva— sin religion.

No debiera importar que la religion cristiana haya de ser minoritaria,
algo inevitable en nuestros tiempos tecno-cientificos e individualistas, su
valor estribard en estar al servicio de la espiritualidad, que es universal.
Se trataria por tanto de acomodar el enorme entramado estructural de la
Iglesia a la nueva situacion de simplicidad y apertura. Esto pediria humil-
dad de su parte, renunciar a una hipertrofia orgdnica en favor de la senci-

40 En la Biblia la expresion sola fide aparece tnicamente en St 2,24, precisamente
para rechazar la salvacion “sélo por la fe”. Lutero sin embargo la convertird en el centro
de su teologia, afadiendo arbitrariamente “sélo” al texto original de Rm 3,28, base de su
teologia de la justificacion.

41 AGUSTIN, La naturaleza y la gracia 2.



SENDAS DE FRONTERA 305

llez evangélica. Juan el Bautista deberia fungir de patrono: no se predica a
si mismo, sino a otro mds importante, a quien no merece desatar la correa
de las sandalias (Mc 1,7). La Iglesia existe s6lo por y para Jesucristo, de-
biera ser un mero instrumento del evangelio. Esta Iglesia humilde es la
sola que puede ser ecuménica. Esto no quita que pueda conservar mayor
desarrollo institucional interno, tal como lo tiene, pero en su vertiente
universalista, tendente al mundo, habria de concentrarse en difundir sim-
plemente la esperanza del amor de Dios y el esfuerzo por la fraternidad.
Tal supone ser cristiano, seguidor de Cristo, de su doctrina y significado
esenciales. ;Es aplicable tanta rebaja a su tradicion dogmatica, littirgica y
canénica?

La especulacién teolégica ha divagado alguna vez en torno a si los
dogmas de la fe cristiana se resumirian en alguno que los abarcara a to-
dos. Concluia que la doctrina trinitaria (la realidad de Dios) y de la gracia
justificante (la presencia de Dios), por otra parte confluyentes, llegarian a
cumplir esta funcion sintetizadora.* Efectivamente, podriamos concordar
en la Trinidad como el dogma cristiano mds pleno, henchido de alegria
y hermandad. Nos ensefla que Dios es Padre, en su acepcion principal
de amor y proteccion, y porque es Padre somos hermanos; que es Hijo,
manifestado en Jesucristo como redencién y revelacion; y que es Espiri-
tu, energia en la fe de cada creyente. El Consejo Mundial de las Iglesias,
mismamente, ha acordado la fe trinitaria como el minimo doctrinal para
ser cristiano.”

La eucaristia conlleva la comunidn con Jesucristo y con los hermanos
(1Cor 10,17), una unién profunda y espiritual, mas alld de toda organiza-
cién externa, deviene el Cuerpo de Cristo. Es el sacramento mds propio
de Jests, mas ligado histéricamente a €l (11,23), mas denso de su signifi-
cado: entrega suya, unién comun. “Para muchos fieles la eucaristia es el
Unico contacto con la Iglesia: cuidar su celebracién de la mejor manera,
con particular atencién a la homilia y la “participacién activa” de todos
(SC 14), es decisivo”.#

42 K. RAHNER, Escritos de Teologia 4,3.
4 The New Delhi Report 1,14. En el mismo sentido, Unitatis redintegratio 1.

44 Por una Iglesia sinodal. Documento final 142.



306 TOMAS MARCOS MARTINEZ, OSA

En cuanto a lo estructural, la renovacién pretendida por el Vaticano
II entendié que la Iglesia es sobre todo “sacramento de salvacion”, es de-
cir, signo e instrumento del amor de Dios y entre los hombres (LG 1), al
mismo tiempo que “pueblo de Dios”, comunidad convocada por El, ligada
internamente por la fe y abierta a todos (LG 13). La sinodalidad actual, o
participacion o corresponsabilidad o “democratizacion” —seguin escuché a
un feligrés de grupos sinodales—, es el dltimo intento de llevar a la practica
la decision del concilio.

2. Colaboracion axiologica. La Iglesia es la comunidad que mantiene
y difunde la ensefianza y alcance de Cristo: por un lado, la exultacién del
reino, el amor de Dios (descluido en la resurreccién), promesa sanadora
para todos; por otro, la conciencia de hijos del inico Padre, abocados a la
fraternidad universal e incondicional. Debiera entonces conjurarse en co-
laborar codo con codo con aquellas instancias que comparten su axiologia
de sentido y solidaridad.

Para empezar, habria de empefiarse en cooperar con todas las reli-
giones, puesto que ellas quieren responder “a los enigmas reconditos de la
condicién humana, que hoy como ayer conmueven intimamente su cora-
z6n”.» Particularmente con las “religiones humanistas”, las que defienden
el desarrollo del ser humano, su vida y dignidad como valor supremo.*
Resulta por ello certera la idea de que el didlogo religioso es el nuevo
nombre de la mision.

Para continuar, tendria que asociarse estrechamente con las “institu-
ciones positivas”,*’ aquéllas que promueven las fortalezas insitas en la na-
turaleza humana, como la autonomia, la sabiduria, la equidad. Por tanto:
1) la familia, “sociedad elemental”,* donde se aprenden vivencialmente
las virtudes que componen el entramado de unos individuos maduros y
una sociedad sana: altruismo, perd6n, honradez;2) el Estado democratico,
el solo que favorece los derechos humanos de libertad y justicia junto

45 Nostra aetate 1.
46 E. FROMM, Psicoandlisis y religion 3.
47 M. SELIGMAN, La auténtica felicidad 16.

48 ARISTOTELES, Politica 1252b. San Agustin hace una hermosa trasposicion: la familia
es “Iglesia doméstica” (El bien de la viudez 29).



SENDAS DE FRONTERA 307

con los de respeto y participacion; 3) las ciencias, tanto naturales como
sociales, el inico modo de avanzar en la comprensién (racional y comtin)
del universo y el hombre, las primeras desgranando el cémo, las segundas
buceando en el por qué.

La fe cristiana debiera fajarse en promover la espiritualidad humana,
desentenderse un tanto de la religion. A la Iglesia no habria de importarle
ser poderosa ni numerosa, sino tan solo ser luz, sal, levadura (Mt 5,13s;
13,33), contribuir a la trasformacién del mundo desde la esperanza y la
fraternidad.






